

## بسم الله الرحمٰن الرحيم

# \* توجه فرمائيں \*

كتاب وسنت داك كام پر دستياب تمام الكثرانك كتب \_\_\_

- \* عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔
- \* مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی با قاعدہ تصدیق واجازت کے بعد آپ لوڈ [UPLOAD] کی جاتی ہیں۔
  - \* متعلقہ ناشرین کی تحریری اجازت کے ساتھ بیش کی گئی ہیں۔
- \* دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاوُن لوڈ' پر منٹ' فوٹو کا پی اور الیکٹر اینک ذرائع سے محض مندر جات کی نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

#### \*\* \*\* \*\*

\*\* کتاب و سنت ڈاٹ کام پر دستیاب کسی بھی الکٹر انک کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعال کرنے کی ممانعت ہے۔

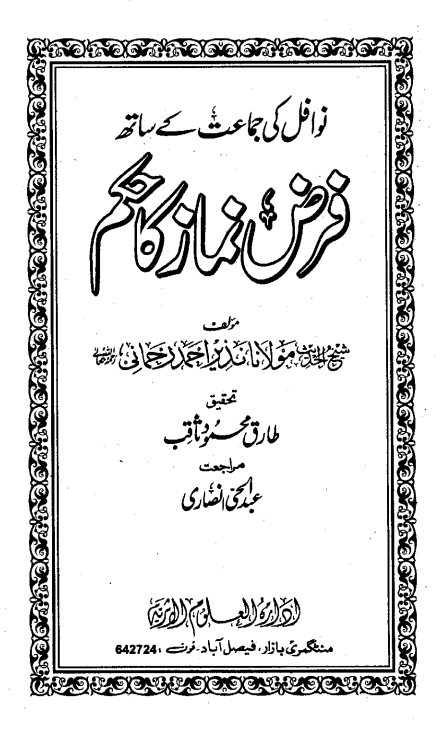
\*\*ان كتب كو تجارتى ياديگر مادى مقاصد كے ليے استعال كرنا اخلاقى ' قانونى وشر عى جرم ہے۔

نشر واشاعت اور کتب کے استعال سے متعلق کسی بھی قشم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں :

طيم كتاب وسنت داك كام

webmaster@kitabosunnat.com

www.kitabosunnat.com



#### بشاللة الخزائج

#### (جمله حقوق بحق ناشر معفوظ هيس

نام كتاب: نوافل كى جماعت كے ساتھ فرض نماز كا تھم

مختین وتخریج: طارق محود ثاقب (فاضل مدینه بوندرش)

مراجعت: عبدالمي انساري

تاریخ اشاعت: دسمبر2003ء

باراةل:

**تعداو: 1000** 

قيت: -/66 يوپ

ناشر

القلط العالم الفتقا

منتكري بازار، فيصل آباد فون ،642724

# فهرست مضامين

| صفحتمبر    | مضائين                                      | نمبرنثار   |
|------------|---------------------------------------------|------------|
| 4          | پیش لفظ                                     | ı          |
| ٨          | مولانا نذ رياحد رحماني الموى رحمة الله عليه | ۲          |
| ^          | ابتدائى تعليم                               | ٣          |
| ^          | استعدا دوقا بليت                            | ٠,         |
| 9          | متحميل تعليم                                | ۵          |
| 1+         | اساتذه                                      | ۲          |
| I•         | درس وبتدريس                                 |            |
| !!         | اندازتدريس                                  | ٨          |
| 194        | مولا نااور شيخ عطاءالرحمن                   | 9          |
| ١٣         | دورا بتلاء وآ ز ماکش                        | 1+         |
| 1          | وسعت ظرفی واخلاق                            | 11         |
| ۳۲         | شوق مطالعه                                  | ir:        |
| 12         | تبجر علمي                                   | 15         |
| <b>P</b> A | اندازتقرىر                                  | الما       |
| ۰۰۰        | اندازتح ري                                  | ۱۵ -       |
| ا ۳۲       | محدث کی ادارت                               | ١١ .       |
| ויין       | محدث کے بعض اہم مضامین                      | IŻ         |
| ma         | دیگراخبارات میں مولا ناکے مضامین            | ÍΛ         |
| rs         | تصانيف                                      | 19         |
| 2۲         | مرکزی دارانعلوم بنارس اورمولانا             | <b>r</b> • |
|            | ,                                           |            |

| صفخمبر | مضاجين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | تمبرثار      |
|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ۵+     | شادی اور اولا د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ۲۱           |
| ۵٠     | سفرآ خرت اورنماز جنازه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 77           |
| ۵۳     | سوال بابت امام نافله کی افتداء میں فرض نماز کا تھم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 71           |
| ه۳     | الجواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | · tr         |
| - ۵۵   | ميل دليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ro           |
| ۵۸     | دوسری دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 74           |
| 44     | امام احر کاند بب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 12           |
| 414    | متعبيه المتعالية | tΛ           |
| 40     | جواب تعاقب<br>المجانب عاقب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | · <b>۲</b> 9 |
| 44.    | فتویٰ کی بنیا ددلیل ہے، تقلیر نہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۳.           |
| ۷٠     | · ' بخل' کے دلائل اور ان کے جوابات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ۳۱           |
| ۷٠     | احناف کی کپلی ولیل اوراس کا جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | <b>77</b>    |
| ۷۸     | اس دلیل کا جواب به نقته ریشکیم دعویٰ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٣٣           |
| ۸•     | حفیٰ ند بہب کی دوسری دلیل اور اس کے جوابات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ٣٣           |
| Af     | حفی مذہب میں نبیت کی اہمیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | - ra         |
| ۸۲     | امام اور مقتدی کی نیت کا فرق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۳۹           |
| ٨٧     | حنفیه کی تیسری دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | · 12         |
| ٨٧     | اس دلیل کا پېلا جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ۳۸           |
| ٨٩     | دوسرا جواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | mq           |
| 9+     | تيسراجواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>(</b> **  |
| 91     | ہاری پینی دلیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ۳۱           |
| ۳۹     | ہماری پہنی دلیل پر تعقبات اوران کے جوابات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۲۳           |
| 914    | پېلااعتراض ادراس كاجواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | سوبم         |
| 44     | دوسرااعتراض اوراس كاجواب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 444          |

| صفحنبر | مضامین                                    | نمبرشار     |
|--------|-------------------------------------------|-------------|
| 99     | تيسر ااعتراض اوراس كاجواب                 | గావ         |
| -99    | چوتقااعتراض اوراس کا جواب                 | רא          |
| 1+1    | يا نچوان اعتراض ادراس کا جواب             | 24          |
| 1+9    | چھٹااعتراض اوراس کاجواب                   | <b>ሰ</b> ላ  |
| 1+9    | ساتوان اعتراض اوراس كاجواب                | <b>م</b> م  |
| 1+9    | آ تھواں اعتر اض اور اس کا جواب            | ۵٠          |
| IIT    | نواں اعتراض اوراس کا جواب                 | ا۵          |
| 117    | تنبي                                      | ۵۲          |
| нА     | زيادتى ثقة كامسئله                        | ۵۳          |
| Irr    | دسوال اعتراض اوراس كاجواب                 | مه          |
| IFF    | گیار ہواں اعتراض اوراس کا جواب            | ۵۵          |
| Iro    | اس مسئله پر صحابه کرام کاموقف             | ۲۵          |
| IPA    | الماري نيبل وليل                          | ۵۷          |
| 114    | عثانی صاحب کاتر جمد میں تصرف              | ۵۸          |
| 124    | علماء حنفیہ کی تاویلیں اور ان کے جوابات   | ۵۹          |
| 124    | حدیث کوشفی فرہب کے مطابق بنانے کی کوشش    | ٧٠          |
| 124    | دوسرى لغوتاويل                            | . 41        |
| , ITA  | تيسری تاويل                               | ٦٢٠         |
| IFA    | چۇقىي تاوىل                               | 42          |
| 11-9   | يانچويں تاويل                             | 46          |
| 1179   | چچھٹی تاویل<br>ا                          | <u>\</u> YV |
| J14.   | ساقة يب تاويل                             | 77          |
| irt    | علامه کاشمیری کی تاویل                    | 44          |
| Ira    | عثانی صاحب کے دوآ خری سوال اور ان کا جواب | ۸۲          |

#### پیش لفظ

الحدمد الله رب العسالسمين والصلاة والسلام على سيد الانبياء والمرسلين وعلى اله و صحبه ومن تبعهم بإحسان الى يوم الدين .أما بعد آج سف صدى قبل جامع رجماني بنارى ك في الحديث حضرت مولاتا نذرياحمد رحماني رحم الله كي باس ايك استفتاء آياك "كياعشاء كي نماز، تراوح پرهان والله امام كي اقتداء مي اداكي جاستفتاء آياك "كياعشاء كي نميت مي توافق ضرورى بها بنيس؟" وقتداء مي اداكي جاسكتي به اوركيا امام اورمقتدى كي نيت مي توافق ضرورى بها بنيس؟" جس كا جواب حضرت مولانا رحماني "في ما بهنام" ترجمان والى" كشاره نمبر ٢ جلد نمبر ٢ اكتوبر ١٩٥٤ مي ديا-

یہ جواب حنفی مسلک کے مطابق نہ تھا اس لیے مسلکی جیت میں معروف دیو بندی عالم مولانا عامر عثانی نہیرہ مولانا شہیر احمد عثانی " نے اپنے ماہنامہ'' ججلی'' دیو بند کے دوشاروں (نومبر، دیمبر ۱۹۵۷ء) میں اپنے رنج و ملال کا اظہار کیا اور اس پر تعاقب کرتے ہوئے حنفی نقطہ نظر کی وضاحت کی مولاتا رحمانی مرحوم نے اس کا جواب الجواب' تر جمان دہلی' ہی میں چار مبسوط قسطوں میں دیا جو فروری ، مارچ ، اپریل اور مئی ۱۹۵۷ء کے شاروں میں شاکع ہوا۔ جس میں زیر بحث مسئلہ کے تمام پہلوؤں پر ایسی عالمانہ سیر حاصل بحث کی کہ اس کا کوئی گوشہ تشد نہ رہنے دیا۔ جزاہ اللہ احسن الجزاء۔

ید مسکداکٹر و بیشتر پیش آتار ہتا ہے اور سائلین دریافت کرتے رہتے ہیں کہ امامِ نافلہ کے بیچھے فرض نماز پڑھی جاسکتی ہے یا نہیں؟ اس لیے مولا تا رجانی "کا یہ جواب اوراس کا بھو۔ جواب الجواب شائع کیا جا رہا ہے تا کہ اس مسکلہ کے متعلق تھوں علمی دلائل ہے آگا ہی ہو۔ جس سے ان شاء اللہ عامۃ الناس کی شنی ہوگی اوراہل علم اس سے بھر پوراستفادہ کریں گے۔ مولانا رجمانی مرحوم کی یہ تحریر ایک علمی ورشہ بھی کرشائع کرنے کی ہم سعادت حاصل کر ہے ہیں۔ ادارة العلوم الاثریہ کے رفیق فاصل مدینہ یونیورٹی مولانا طارق محمود ثاقب

صاحب حفظ الله نے اس کے حوالہ جات کی از سرِ نو سراجعت کی ،احاد یث کی مختر تخریج اور ان کی صحت و تقیم کا جائزہ لیا۔ مولا نارجمانی سرحوم نے جن احاد بیث اور می عبارتوں کا ترجمہ خبیں کیا تھا ہریکٹ ( ) میں ان کا ترجمہ بھی کر دیا گیا ہے تا کہ قار کمین اس سے بھر پور استفادہ کر سکیس۔اورادارہ کے دیرینہ رفتی حضرت مولا نا عبدالحی انصاری حفظہ اللہ نے مختصر طور پرمولا نارجمانی کا تعارف کھا۔ جزاحما اللہ احسن الجزاء۔

میں اپنے رحمان ورحیم ، مالک و مختار اللہ سجانہ و تعالیٰ کا انتہائی شکر گزار ہوں جس نے محض اپنی تو فیق ہے علی محض اپنی تو فیق ہے طا محض اپنی تو فیق سے بیٹمی ورشہ محفوظ کرنے اور اسے شائقین علم تک پہنچانے کی تو فیق عطا فرمائی اور ادارہ کے تمام رفقاء واحباب کے لیے بھی دعا کو ہوں جو بہزآ کینہ ادارہ سے تعاون کرتے ہیں اور اس نوعیت کی خدمت و ین میں ادارہ کے بین ویبار بنتے ہیں۔

خادم العلم والعلماء **ارتشاد الحق اثرى** عفى عنه 13/4/03



# مولانا نذبر إحمد رحماني املوي رحمة الله عليه

شیخ الحدیث مولانا نذیراحدرهانی الموی رحمة الله علیه ۱۰ ذی الحبه ۱۳۲۳ ه مطابق 6 فروری 1906 مولانا نذیر احدرهانی الموی رحمة الله علم گذه من پیدا موئه می برادری سی تعلق رکھتے تھے۔والدمحترم کانام عبدالشکوراوردادا کانام جعفرتھا۔

ابتدائي تعليم

ابتدائی تعلیم المؤاور مبارک پور کے علاوہ مدرسة الاصلاح سرائے میرضلع اعظم گذھ سے حاصل کی۔ پچھ صدر سد فیض عام موضلع اعظم گذھ داخل رہے اور مولا نااحمداللد دھمة الله عليہ سے استفادہ کا موقع ملا مولا نااحمداللہ وہ بزرگ ہتی جی جضول نے اپنے علم وفن سے خاک مؤکوکیمیا کر دیا۔ المومبارک پوراور اعظم گذھ کی درسگا ہوں سے اکتساب فیض کرتے ہوئے دارالحد بیث رحمانیہ دہلی بنجے ۔ کویا رح

ہے جبتو کہ خوب سے ہے خوب تر کہاں دستارفضیلت اورسند فراغت پہیں سے حاصل کی۔ چنانچ خود مولا نااملوی فرماتے ہیں: ''دارالحدیث رحمانی کا افتتاح ۱۳۳۹ھر ۱۹۲۱ء میں ہواای سال تقریباً ۲مہینے کے بعد ذی الحجہ میں مدرسہ بغرض تعلیم داخل ہوگیا۔ ابتداسے انتہا تک اپن تعلیم کا بیشتر حصہ کمل کرنے کے بعد شعبان ۱۳۲۷ھر ۱۹۲۸ء ٹیں، میں نے سند فراغت حاصل کی۔''

#### استعداد وقابليت

مولا نااملوی مرحوم کایدا متیاز تھا کہ آپ رصانیہ میں تعلیم کے دوران بمیشہ جماعت میں اول آتے اور انعامات حاصل کرتے۔ جس سال آپ نے تعلیم کی تکیل کی ، دارالحدیث کی طرف سے آپ کو بخاری شریف، ۴۸ روپے اور ایک جیبی گھڑی انعام کے طور پردی گئے۔

مولا ناعبيدالله وكل رحماني لكصة بين

۱۹۶۲ء میں آپ آٹھویں جماعت کے طالب علم تھے جورجانیہ کے کورس کی آخری کلاس تھی۔سالا نہ امتحان کا بھیجہ سنایا گیا تومشخن مدرسہ حضرت مولا ناعبداللدروپڑی نوراللہ مرقدہ نے بیالفاظ کیے:

" نذریاحد مدرسه میں اول بیں اور مجموع طور پر جونمبر حاصل کیے بیں جب سے مدرسہ قائم ہواہے اسٹے نمبرکوئی لڑکا حاصل نہ کرسکا۔ ہر کتاب میں آ باتھیازی نمبروں میں یاس ہوئے ہیں۔'

مولا تا الموی کی قابلیت و استعداد کا اعتراف مجتم دارا لحدیث رحمانی جناب شخ عطاء الرحمٰن کو بھی تھا بالخصوص معقولات میں۔ چنانچہ انھوں نے مولانا الموی کو اپنے خرج پر معقولات کی تعلیم کے لیے مدرستمس العلوم بدایون بھیج دیا۔ وجہ یہ تھی دارالحد بیث رحمانیہ میں صرف معقولات کی قد رئیس کے لیے حقی اسما تذہ کی خدمات لینا پڑتی تھیں۔ چنا نچپہ مولانا الموی نے ایک سال میں علم ریاضی و علوم عقلیہ میں اپنی استعداد اور لیافت کا لوہا منوالیا یخصیل علوم میں انہاک اور استغراق کا بیام تھا کہ عصر کے بعد فراغت کے وقت بھی کتب بنی اور مطالعہ میں مشغول تھا کہ بھی افغانی لڑکے کمرے میں داخل ہوئے اور مجھے مطالعہ میں مشغول تھا کہ بھی افغانی لڑکے کمرے میں داخل ہوئے اور مجھے مطالعہ میں مشغول دیکھ کرانتہائی جرت سے بولے: آپ ایسے وقت میں مطالعہ کررہے ہیں۔ آپ نے فرایا: اس میں جرح ہی کیا ہے؟ یہن کراکیہ افغانی نے انتہائی جوش کے عالم میں کہا: کیا ہو جاتا ہے۔ مولانا کو ان کی گفتگو سے جرت ہوئی کیکن ان اکھڑ مزاجوں سے الجمتا کون؟ اس جوجاتا ہے۔ مولانا کو ان کی گفتگو سے جرت ہوئی کیکن ان اکھڑ مزاجوں سے الجمتا کون؟ اس میں جہیل تعلیم

دارالحدیث رحانیہ میں مولانا المویؓ نے سات سال تک علم کی مخصیل کی۔ یعنی ۱۳۳۹ ھرامادہ میں سندفراغت حاصل کی۔ است ۱۳۳۹ ھرامادہ میں رحمانیہ میں داخلہ لیا اور ۱۳۲۷ ھر ۱۹۲۸ء میں سندفراغت حاصل کی۔ اس کے بعد عدر سمس العلوم بدایون سے علم ریاضی اور معقولات کی مخصیل کی۔

#### اساتذه

مولا تا احمد الله محدث پرتاب گذهی مغسر قرآن مولا نا ابراہیم میر سیالکوئی ، مولا نا غلام بجی کانپوری ، مولا نا عبدالغفور جراجپوری ، مولا نا اصغرعلی بہاری ، حافظ الحدیث مولا نا عبدالتواب علی گذهی ، مولا نا عبد النخد اسحاق آروی ، مولا تا عبدالرحمٰن تگرنهسوی آور مولا نا عبدالرحمٰن کرنهسوی آور مولا نا عبدالرحمٰن عبدالو ہاب آروی مولا نا عبدالرحمٰن معرال با الموی مولا نا عبدالرحمٰن اس وقت منس العلوم بدا ہون میں مدرس منھ مولا نا الموی کوشارح تر فدی مولا نا عبدالرحمٰن مبارک پوری ہے بھی شرف تلمذ حاصل مبارک پوری ہے بھی شرف تلمذ حاصل موا مولا نا الموی کو بہت زیادہ متاثر کیا۔ یہی وجہ ہے کہ مولا نا الموی کو علامہ مبارک پوری کی صحبت نے مولا نا الموی کو بہت زیادہ متاثر کیا۔ یہی وجہ ہے کہ مولا نا الموی کو علامہ مبارک پوری کے میت نے شارح تر فدی اور دوسر سے علامے حدیث پر طعن وطنز کیا تواس کی مدافعت آپ نے ایسے مسکت جملوں سے کی جس کے بعد فریق نا فی کے بعض علاء تواس کی مدافعت آپ نے ایسے مسکت جملوں سے کی جس کے بعد فریق نافی کے بعض علاء مثلاً مولا نا عامر عثمانی مدیر تجلی دیو بند میں موجود ہے۔

#### درس وتدريس

مولانانذ راحمدالموی دارالحدیث رحمانید کے حوالہ سے خودر قم طراز بیں کہ:
''شعبان ۱۳۲۱ هیں میں نے مدرسہ سے سند فراغت حاصل کی اور پھرای سال
مدرس کی حیثیت سے مدرسہ کی خدمت پر مامور ہوگیا اور اب تک بحداللہ ای ورجہ پر فائز
ہوں اور اس اٹھارہ سالہ زندگی میں شاید ایک آ دھ سال مدرسہ سے غیر حاضر رہا ورنہ اکثر
حصداتی گشن علم کی بلبلوں، باغ حکمت کے پھولوں اور ریاض ملت کی کیار یوں میں گزرا۔
دار الحدیث رحمانیہ کی کل عمر ۲۷ سال ہے۔ رحمانیہ کے معرض وجود میں آنے کے ۲ ماہ

بعد ہی مولا نانے رحمانیہ میں داخلہ لیااوراہندائی سے سال مخصیل علم کی غرض سے رحمانیہ میں گزارے جب کہ ۲۰سال تک اس میں تدریس فر مائی۔ سام ۱۹۲۷ء میں جب ہندوستان تقسیم ہوا تو دارالعلوم رحمانیہ بھی اپنا وجود برقر ارندر کھرکا۔
۱۹۲۸ء میں مولانا نے درالعلوم احمد بیسلفیہ در بھنگہ میں صدر المدرسین کی حیثیت سے سلسلہ تدریس شروع کیا۔لیکن یہال کی آب وہوا مولانا کو راس نہ آئی جس کی وجہ سے مولانا یہال زیادہ دیر ندرہ سکے اور • ۱۹۵۵ میں اہل بنارس نے صدر الاساتذہ کی حیثیت سے مولانا کی خدمات حاصل کرلیں ، پھر مولانا تا حیات اسی درس گاہ سے وابست رہے۔
انداز تدریس

مولا نا ایک مشفق معمار، مربی اور محسن کی حیثیت سے طلبا کی تربیت و گرانی فر ماتے۔
انھیں مطالعہ کی تلقین فر ماتے۔ عربی عبارات کی تھیج پرخصوصی توجہ فر ماتے۔ مطالعہ و کتب بنی
کی نگرانی فر ماتے۔ دوران تدریس طلبا کے جاندار سوالات سے خوش ہوتے کیوں کہ بیاس
بات کی علامت ہوتی کہ طلبا نے مطالعہ کیا ہے۔ اور جب طلبا کی طرف سے کوئی معقول
سوال نہ ہوتا تو کبیدہ خاطر ہوتے کیونکہ بیاس بات کی دلیل ہوتی کہ طلباء مطالعہ نہیں
کرتے ۔ طلبا کواپئی طرف متوجہ رکھتے ، عدم توجہ پر سرزنش فر ماتے اور بعض کو سزا بھی دیے۔
کرتے ۔ طلبا کواپئی طرف متوجہ رکھتے ، عدم توجہ پر سرزنش فر ماتے اور بعض کو سزا بھی دیے۔
مولا نا بحث کے ہرگوشے کو واضح کرتے۔ تفییر و حدیث کے بیان میں ادبیان و ندا ہب اور ان کے
مدار و ماخذ کی تشریح فرماتے۔ صبح ند ہب کو دلائل سے ثابت کرنے کی کوشش کرتے ۔ مولا نا
کی تدریسی خصوصیات کے بارے میں مولا ناصفی الرحمٰن مبارک پوریؓ نے پندرہ روزہ اخبار
المحدیث دبلی خصوصیات کے بارے میں مولا ناصفی الرحمٰن مبارک پوریؓ نے پندرہ روزہ اخبار
المحدیث دبلی مدحضرات اس کا مطالعہ کر سکتے ہیں۔

مولا نارئيس احمد احرار لكصة بين:

حضرت مولانا مرحوم جب ہے مند درس پر بیٹے تب ہی ہے او نجی اور منتہی کتابیں پڑھانے گئے۔ چنا نچہ دارالحدیث رحمانیہ سے فارغ ہوئے ہی تصفی آپ کو مادرعلمی ہی میں معلم مقرر کیا گیا تو نورالانواراور رشید ہے تک کے اسباق آپ کے سپر دیے گئے۔ (ملاحظہ ہو تراجم علماء حدیث ہند جلداول ص ۲۱۲ مؤلفہ مولانا امام خال نوشہروی) مفوضہ خد مات کو بردی

توجہاورد کچیں سے انجام دیتے۔ بڑی تیاری اور مطالعہ کر کے دکش، دکنشیں اور دلجی انداز میں اسباق پڑھاتے۔ جس دن اتفاق سے مطالعہ کا موقع نہ ملتا تو سبق کا نانہ کر دینے کو دیا نتداری اور امانت جعاری کا نقاضا قرار دیتے۔ بلا مطالعہ اور بلا تیاری سبق پڑھانا قطعا نامناسب سیحقے۔ اس طرح سے آپ نے اپنے طرز عمل کے ذریعہ طلبا میں الیمی روح اور عملی سرگری اور تحقیق و تفتیش کرنے سے دلجی و گرویدگی ہیدا کر دی تھی کہ تلا نہ ہ بلا مطالعہ کے درسگاہ میں حاضر نہ ہوتے تھے اور سوائے شدید عذر کے غیر حاضر ہونے کی ہمت بھی نہ کر سے تھے۔ انداز تدریس ایسا تھا کہ سبق کے مفہوم و مطالب بہت جلد طلبا کے ذہن نشین ہو جاتے اور مشکل سے مشکل مقامات کے معانی نہایت ہولت و آسانی سے دل و د ماغ پڑھش ہوجاتے اور ہے بھی یہ فطری بات جب استاد و شاگر د دونوں پوری تیاری ، محنت اور آئن سے پڑھانا چاہیں گے اور استاذ اپنی ساری توجہ سمجھانے اور روح کتاب کو احاطہ د ماغ میں پڑھانا چاہیں گے اور استاذ اپنی ساری توجہ سمجھانے اور روح کتاب کو احاطہ د ماغ میں بہنچانے کی کوشش میں صرف کر دے اور شاگر د بھی پورے شوق سے پڑھنے میں منہمک ہوتو تھے بطا ہر ہے کیسا ہوگا۔

دونوں طرف کی ہو مزا جب ہے آہ کا
دونوں طرف ہو چاہ مزا جب ہے چاہ کا
چونکہ مولانا نے طالب علمی کے بعد عمر بحرگلش تدریس کی آبیاری کی ہے اور بید دور
تقریباً ۲۸ سال پرمحیط ہے۔ چنانچہ مولانا کی تعلیم و تدریس میں ہروہ خصوصیت وخوبی پائی
جاتی تقی جوا کی اجھے اور کا میاب مدرس ومعلم میں ہونی چاہیے۔ اس دور ان ان گنت و لا
تعداد تشدیکان علم نے مولانا سے اپنی علمی تشکی کو دور کیا۔ مولانا چونکہ با کمال معلم و مدرس ہونے
کے ساتھ ساتھ مایہ ناز مربی وصلح بھی تھے۔ اس لیے طلبا کی تعلیم کے ساتھ ساتھ تربیت کا
ایسا ملکہ رکھتے تھے کہ سینکروں میں سے چند میں بیخوبی پائی جاتی ہے۔ مدرسہ میں جس قدر
تعلیم کا معار بلند کرنے کی سعی فرماتے ای طرح تربیت کو او نے مقام پر لے جانا چاہتے۔
بین بیزی، حق میگریٹ اور دوسری تمام عادتی چیزوں سے خود بھی مبراتھ ای طرح

طلبا کوبھی ان سے دورر کھنے کی کوشش فرماتے تھے۔آپ کی یہی تمنا ہوتی 'کہ تمام طلبا جس طرح علم فضل کے جو ہرہےآ راستہ ہو کرنگلیں اس طرح زبد دتقو کی اوراخلاق وعا دات میں بھی بہترین نمونہ بن کرنگلیں۔

مولانا آزادر حانی فرماتے ہیں:

طلباکی اخلاقی تربیت اورتعلیم کی دیمیر کیم جس طرح دارالحدیث رحمانیه یش آپ کے سپر دیتی اس طرح جامعه سلفیه بنارس میں بھی ان امور میں آپ کو پوراا ختیار حاصل تھا۔ اور سچی بات بیرے کہ آپ نے ان امور کوجس دل سوزی ، خلوص اور للہیت کے ساتھ انجام دیاوہ آپ ہی کا حصہ تھا۔ سیع جزیھم اللہ احسن ما کانوا یعملون۔

مولانا آزادرهمانی مزیدلکھتے ہیں کہ:

مولا تا كرتبيت يافته علاء ملك كون كون ميں تھيلے ہوئے ہيں۔ان ميں كتنے اليے ہيں جو اليے ہيں جو اليے ہيں جو اليے ہيں جو صاحب قلم اور اچھے انشار داز واہل تحرير ہيں۔ ندمغلوم كتوں نے مند درس و تدريس كو رينت و دے ركھى ہے۔ كتنے صاحب محراب ومنبر ہيں۔ پھے صاحب تصنيف و تاليف بھى ہيں۔ بيسب آپ كافوص اللہت اور تربيت كاكر شمہ تھا۔ ٣٩ سال كى تدريكى زندگى ميں آپ نے الى علم اور صاحب فضل و كمال پيدا كيے۔ .

مولا نااور شيخ عطاءالرحمان

مولا تاركيس الاحرارندوي لكصة بين:

اس میں شک نہیں کہ مولانا اطویؒ کے جملہ اساتذہ نے آپ کو گہوارہ علم وفن میں تربیت دے کرلیل بدخشاں بنا دیا گر آپ کے علمی ارتقا اور فکری جلا میں حضرت شخ عطاء الرحمٰن مرحوم کی کیمیا گری کوبھی بڑا دخل ہے۔جس کا اظہار مولانا اطوی مرحوم نے رسالہ محدث دہلوی میں بڑے شرح و بسط کے ساتھ پراثر اعداز میں بیان فرمایا ہے۔ ہم اس مضمون کا مختصرا قتباس پیش کرنا اس موقع پر مناسب سیھتے ہیں۔ مولانا تحریر فرماتے ہیں:

''محرم ومرحوم (شخ عطاء الرحن) کے لطف و کرم کی بدلیاں میری جسمانی وروحانی اصلاح وفلاح، انجاح و بہود کے لیے مجھ پرجس طرح جھوم جسمانی وروحانی اصلاح وفلاح، انجاح و بہود کے لیے مجھ پرجس طرح جھوم کو بری ہیں۔ بخدااس کے شکریہ کے لیے اگر میرے جسم کا ایک بال اور گوں میں دوڑ نے والے خون کا ایک ایک قطرہ مجسم دعا بن جائے تب بھی مجھی اس کا معاوضہ بیس بن سکتے۔ اللہ اللہ جس کے فیض نے جہل و ناوانی کی تاریک گہرائیوں سے نکال کرعلم و ہدایت، عزت و رفعت کے بلند میناروں پر بہنچادیا تھا۔اس کا معاوضہ کس انسانی طاقت کے بس میں ہے؟۔۔الخ۔'' وور ابتلاء و آر ماکش

مولانا آزادرهماني لكصة بن:

اگست و تتمبر ۱۹۲۷ء میں دہلی کا ہولناک انقلاب وہاں کے مسلمانوں کے لیے قیامت صغریٰ سے کم نہ تھا۔اس وقت دہلی کے مسلمان جس مصیبت سے گزرے اس کا ایک مختصر سا خاکہ مولانا ابوالکلام آزادم حوم کی مشہور کتاب India Wins Freedom "یااس کے ترجمہ'' ہماری آزادی'' (شائع کر دہ جامعہ ملیہ دہلی) میں دیکھا جا سکتا ہے۔ دارالحدیث رحمانید دہلی ہیں میں نے دارالعلوم نمبر کے لیے محانید دہلی ہیں میں نے دارالعلوم نمبر کے لیے مولانا کی اپنی سوانح حیات سے متعلق عنایت کی ہوئی تحریر کی بنیاد پر جومضمون مرتب کیا تھا (اور جومولانا کے ملاحظہ کے بعد شائع ہوا تھا) اس کا اقتباس یہاں درج کررہا ہوں:

''اگست ۱۹۴۷ء میں جب ملک تقسیم ہوا اور اس کے نتیجہ میں دہلی کے مسلمانوں پر قیا مت ٹوٹی تواس زمانہ میں مولانا دہلی ہی میں شخفہ مدرسہ کا اٹھا کیسواں سال شروع تھا۔
تقطیل کلاں کے بعد آپ مدرسہ بہنچ تھے۔ کیوں کہ طلبا کے داخلہ کا کام آپ ہی کے ذمہ تھا۔ دوسرے مدرسین ابھی نہیں بہنچ تھے۔ ستمبر کے شروع میں مختلف حملوں سے گڑ بوئی خبریں ملنے گئیں۔ یہاں تک کہ ستمبر کوآٹھ ہیے شب میں خود مدرسہ پر جنو بی طرف ہندووں نے خشت باری شروع کی۔ مدرسہ کے لوگوں نے بھی اپنی مدافعت کی۔ دیر تک معرکہ آرائی

ربی۔ مدرسہ کا بھا تک بند تھا۔ آپ مدرسہ سے لوگوں کے ساتھ مدرسہ کی حجنت پر تھے اور ومیں سے مدافعت کررہے تھے۔نعرہ تجبیر کی صداس کر ملٹری پینچ گئی۔اس نے مدرسہ کے باہر سے کئی مرتبہ اشک آ ورگیس جھوڑی گولیاں چلائیں مگر الحمد لند کوئی زخی نہ ہوا۔ جب بنگامہ فروہوا تو آپ عشاء کی نماز کے لیے معجد تشریف لے گئے جو مدرسہ سے قریب اوراس کے احاطہ سے باہر تھی۔ آپ کے ساتھ دو آ دی اور تھے۔ پیلوگ نماز سے جونبی فارغ ہوئے۔مسلح پولیس پہنچ گئی اس نے مسجد کو گھیرلیا۔محلہ کے بچھے دوسرے آ دمیوں کی گرفتاری بھی ہوئی ۔سب کو پولیس لاری میں بٹھا کرتھا نہ پہنچایا گیا۔ بیتھانے والےشہر کے ہنگا موں کی وجہ سے اس قدرمصروف تھے کہ ان کو ان اسپران بلد کے متعلق ضابطہ کی کوئی کارروائی کرنے کی فرصت ہیں نہلی۔ چنا نچہ دوسرے دن آٹھ بیجے مبح کوان لوگوں کے بیتے وغیرہ لکھے گئے اور پھر میلوگ دو بہر کے بعد حوالات میں بند کیے گئے ۔ سناہے کہ چوہیں گھنٹے ہے زیادہ حوالات میں رکھنے کا قانون نہیں لیکن بیلوگ تین دن تک حوالات ہی میں رہے۔ حوالات کی لمبائی زیادہ سے زیادہ م گز اور چوڑائی ڈھائی گز ہی ہوگی۔شہر میں برابر گرفتاریاں ہورہی تھیں اورسب کواس میں لا کر بند کیا جار ہا تھا۔ کمرہ بالکل بھر گیا۔ چوبیس تھنٹوں میں صرف ایک مرتبہ تضائے حاجت کے لیے باہر نکالا جاتا تھا۔ پیشاب کے لیے مٹی کی ایک چھوٹی می نا ندر کھی ہوتی تھی جو پیشاب سے بھر جاتی تھی۔تو سارا کمرہ گندہ اور متعفن ہوجا تا تھا۔ تین دن میں صرف ایک دفعہ حوالا تیوں کی چیخ ویکار کے بعد بولیس نے انھیں چنے ابال کر کھانے کو دیے۔طلبابے چارے مج کے وقت جب کر فیو کھانا تھا تو مچھ روٹیاں پہنچا جاتے تھے گر دوسرے حوالا تیوں کے گھروں سے پچھٹیس آتا تھا۔اس لیےوہ ٠ سب بے جارے بھی بھو کے تھے۔ انہی چندروٹیوں کے تکڑے تکڑے بانٹ کرتسکین کرلیا کرتے تھے۔

الی گندی اور بد بودارجگریس آپ کولیٹنے کی ہمت ندہوتی جب نیند کے غلبے ہے مجبور ہو جاتے تصوتو ایک کونے میں فیک لگا کر سہارالے لیا کرتے تصاور کچھ دریا تک غفلت ہو جاتی تھی۔ حوالاتوں میں پھھا ہے لوگ بھی تھے جواس سے پہلے جیل جاچکے تھے۔ اور وہاں کی زندگی کا تجربہ بھی رکھتے۔ انھوں نے آپ سے کہا کہ مولوی صاحب تھانے دار سے کہیے کہ ہم لوگوں کو جیل بھیج دیا جائے وہاں آ رام رہے گا۔ چنانچہ سب لوگوں نے با تفاق اور باصرار مطالبہ کیا کہ ہم کو یہاں سے نکال کرجیل بھیج دیا جائے۔ اس کے بعد سب کو دتی سفٹرل جیل بھیج دیا گیا۔

ایک مہینے کے بعد جب عدالتیں تھلیں تو ان زندانیوں کا مقدمہ پیش ہوا۔عدالت کے سامنے جب آپ لائے گئے تواس نے آپ کا نام لے کرکہا کہ آپ پرچھ ہندوؤں کے آل کا الزام ہے۔ اتنا کہد کرعدالت خاموش ہوگئ۔ اور آپ بھی چپ رہے۔ دومنٹ کی خاموثی کے بعدعدالت نے خود کہا کہ پولیس کے ماس کوئی شوت نہیں ہے۔اس لیے آپ کوبری کرتا ہوں۔ 'تفکر یاں کھول دی جا ئیں۔ چنانچہ آپ کے ہاتھون کی جمھکڑ یان بھول دی مگئیں اور مجسٹریت کاشارے سے آپ ایک کری پربیٹھ مگئے۔ رہائی کے بغورجب آپ مدرسد مینیے تو معلوم ہوا کمہتم صاحب مدرسہ اور اس کے کتب خانہ کو جامعہ ملیہ کے حوالہ کر کے مع الل وعيال كراچى يط كئے \_ چنانچه چند دنول بعد جامعه كى لارى آئى اور كتابيں جر بحركر لے كئى \_ اویر کی تحریر سے بیہ بات واضح ہوگئی کہ ذمہ داروں میں مولا نامرحوم کی ایک ہستی الیمی تھی جواس اجڑے ہوئے علم فن پر آنسو بہاتی۔ان شدائد ومصائب میں تپ کرمولا ناکی امانت ودیانت اورکھرگئ۔ آپ کابیرحال تھا کہ پورے کتب خانہ کواز اول تا آخر جامعہ کے سپروفر مادیا۔ اگر کسی نے کام کی کوئی کتاب یا کاغذ کا فکڑ ارکھنا چاہا اور آپ کوفیر ہوگئ تو بردی تختی كرماتها الركت سروك ديار كوياال وتتآب ان الله يسامسركم ان تؤد الامسانسات المى اهلها كى يورى ملى تغير تقدر بائى كے بعددار الحديث رحمانيك خاند ورانی کو آپ کس دل وجگر ہے دیکھتے۔اس کا بھین شاب اوراس کے اخیر دور کی تمام بہاریں آپ کے سامنے گزر کی تھیں۔جہاں آپ نے اپنی عربی تعلیم کا ابتدائی دور بھی گزارا تھا، وسطی دوربھی اورا خیر زمانہ بھی۔اس کے ذرے ذرے سے آپ کومحبت تھی۔اس لیے اسری سے رہائی کے بعدایے گھریں اجنبی بن کر رہنا کیے گوارا ہوتا؟ مجوراً آپ نے دھڑ کے دل اور غمناک آئھوں کے ساتھ اسے الوداع کہا۔ اور گھر جانے کے لیے روانہ ہوئے۔ اللہ کی جانب سے آپ کا وہنی اور جسمانی امتحان تو جو چکا تھا۔ گر ابھی مالی امتحان باتی تھا۔ ایک دن سب سامان کے ساتھ اشیش پر پہنچے۔ ریلوے افسران نے کہا کہ آگ کا راستہ محفوظ نہیں ہے۔ ٹرینیں لوٹ لی جاتی جیں اور مسافروں کوئل کر دیا جاتا ہے۔ اس لیے کمک نہیں سے گا۔ مجبورا مدرسہ والیس آنے کے لیے ایک تا نگہ پر سامان بار کیا۔ اور اشیش سے واپس ہوئے۔ تا نگے والا شاید غنڈوں سے ملا ہوا تھا۔ واپسی میں وہ آپ کو اشیش سے واپس ہو کے۔ تا نگے والا شاید غنڈوں سے ملا ہوا تھا۔ واپسی میں وہ آپ کو اسیش سے طرح تا بی کی رہی سہی داستان بھی پوری ہوگئی اور آپ کے پاس بدن کے کپڑوں کے سوا گھڑ ہیں رہی سہی داستان بھی پوری ہوگئی اور آپ کے پاس بدن کے کپڑوں کے سوا گھڑ ہیں رہی سہی داستان بھی بوری ہوگئی اور آپ کے پاس بدن کے کپڑوں کے سوا گھڑ ہیں۔ دہ کہنے ہیں دہ گیا تھا۔

ایک مہینے کے بعد جبٹرینوں کے ڈیے مسلمانوں کے لیے محفوظ کیے گئے اور حفاظتی پولیس کا انتظام ہوگیا تب آپ نومبر ۱۹۴۷ء میں اپنے وطن واپس پہنچے۔ ایک دوسر کی آٹر ماکش

مولانا کوایک دوسری آزمائش ہے اس وقت گزرنا پڑا جب جامعہ رہمانیہ مد نپورہ بنارس میں تدریبی خدمات سرانجام دےرہے تھے۔ سی دشن کی غلط اطلاع پرحکومت نے بارس میں تدریبی فراردے کرآپ پرکسٹوڈین میں مقدمہ دائر کردیا۔ حالانکہ متحدہ ہندوستان میں بھی آپ کو پاکستانی قرار دے کرآپ پرکسٹوڈین میں مقدمہ دائر کردیا۔ حالانکہ متحدہ ہندوستان میں بھی آپ کوشاید بھی ان علاقوں میں جانے کا انفاق نہیں ہوا جوآج پاکستان جانے کا الزام بیں تقسیم کے بعد پاکستان جانا تو بہت دور کی بات تھی۔ مولا تا پراگر پاکستان جانے کا الزام تابت ہو جاتا تو اس کا صاف اور واضح مطلب یہ ہوتا کہ آپ کا مکان جائیدار اور باغات سب کی مالک حکومت ہو جاتی اور نیلام پر جڑھا کر آنھیں اونے پونے فروخت کر دیا جاتا۔ اعظم گڈھ میں کسٹوڈین اس کے علاوہ آپ پر وظن دشنی کا داغ الگ سے لگ جاتا۔ اعظم گڈھ میں کسٹوڈین عدالت اندرونِ شہرایک عظیم کوشی میں قائم تھی۔ اس عدالت میں پبلک کیسوں کے خاص عدالت اندرونِ شہرایک عظیم کوشی میں قائم تھی۔ اس عدالت میں پبلک کیسوں کے خاص بیروکارایک مشہور وکیل شاہ عبدالخالق مرحوم تھے۔ مولانا کا کیس بھی انہی کے پر دتھا۔ حاکم ایک رندگی گزارنے کے ایک رفتہ بی مشہور تھا کہ جلاوطنی کی زندگی گزارنے کے ایک رفتہ بی مشہور تھا کہ جلاوطنی کی زندگی گزارنے کے ایک رفتہ بی مشہور تھا کہ جلاوطنی کی زندگی گزارنے کے ایک رفتہ بی مشہور تھا کہ جلاوطنی کی زندگی گزارنے کے ایک رفتہ بی مشہور تھا کہ جلاوطنی کی زندگی گزارنے کے ایک رفتہ بی مشہور تھا کہ جلاوطنی کی زندگی گزارنے کے ایک بیات

باعث وہ اعصابی اور دبنی تناؤ کا شکار ہے اور کسی مسلمان کے حق میں اس نے تعصب سے بری ہوکر حق وانصاف کے مطابق بھی کوئی فیصلنہیں کیا۔

دلی کی واپس کے بعد ہے تاریخ مقدمہ تک مولانا کو اپنے ہندوستان میں رہنے کا جُوت دیتا تھا۔ ۲۷ء ہے۔ ۵۳،۵۳ء تک ہندوستان میں رہ، اس ہے باہر نہ جانے کے بارے میں جُوت ا پ کے ذمہ تھا۔ ۲۔ کسال کی طویل مدت اور بیٹا بت کرنا کہ اس پورے زمانے میں آپ نے ایک دن کے لیے بھی ملک نہیں چھوڑا۔ کس قدردردسری کی بات تھی۔ لیکن مولا نااس مشکل کے وقت بھی تابت قدم رہے۔ آپ نے عدالت میں ۱۱۰۰ ہے زیادہ خطوط منی آرڈر کی ابتدائی اور واپسی کی رسیدیں اور دوسرے جُوت کے کاغذات اتی وافر مقدار میں چیش کیے کہ حاکم کے ہوش اڑکئے۔ ان خطوط میں ملک کی مشہور ہستیوں ہے لئے مرمعروف لوگوں کے خطوط تھے۔ مولا ناابوالکلام آزادکا ایک خط جب عدالت کو پڑھ کرسایا گیا تو اس نے کہا کہ اس مقدمہ میں جُوت کے جوکا غذات واضل کے گئے ہیں ان سے ان چوسات سالوں کی ملک کی تاریخ مرتب ہوگئی ہے۔ میری خواہش ہے کہ میں ان مخطوں کو پڑھوں لیکن میں اردو سے ناواقف ہوں۔ اس لیے اصل کے ساتھ ان تمام کاغذات کے اگریز میں بادی تر جے بھی داخل عدالت ہوں۔

راقم الحروف کو بھی اس مقدمہ میں بطور گواہ پیش ہونا تھا۔ اس لیے کہ مولا نا ۴۹،۴۸ء
میں ایک سال تک دارالعلوم احمد بیسلفیہ میں مقیم رہ چکے تھے۔ وہاں کارجشر حاضری ،قبض
الوصول اور معائنہ کا وہ رجشر جس پر اسلا مک اسلا پر صوبہ بھارت کے رجشر ارکے معائنہ
کے وقت کے دستخط تھے، سب داخل عدالت تھے اور میں اس وقت سلفیہ میں ملازم تھا۔ مولا نا
نے مہتم سلفیہ کو لکھا کہ تاریخ مقدمہ سے دوروز پیشتر مجھے ان رجشر وں کی تقد ہی لیے لئے ہیں ہو ہو جس کے ساتھ جو نپوری جامعہ رحمانیہ
کے بہت سے کاغذات لے کر پہنچے۔ اس طرح عدالت پر کاغذات اور گوا ہوں کی ایک بلغار
ہوگئی۔ اور حاکم جیران وسششدر ہوکر کہنے لگا کہ آج تک میرے سامنے الیا کوئی کیس پیش
نہیں ہواجس میں اسے ثبوت دیے گئے ہوں۔

حاکم نے اپنے فیطے میں مولانا کوان پرلگائے گئے الزام سے بے داغ بری کر دیا۔
اور مولانا اس دوسری آزمائش میں بھی بحمداللہ پوری طرح کا میاب ہوکر نکلے۔ زندگی کے سہ
دو واقعات آپ کی زندگی میں بڑے دشوار گزار اور پریشان کن اور اضطراب انگیز تھے۔
جب خدا کی امداد شامل حال ہوتو د کہتے ہوئے انگارے اور بعز کتی ہوئی آگ بھی گلزار بن
جاتی ہے۔ ان حالات میں جس طرح رصت خداوندی نے آپ کی دشگیری کی اس پر بے
افتیاردل سے اللہ کی تعریف اور اس کی سیاس گزاری کی دعا کمیں نکتی ہیں۔

## مولانا كى شخصيت

مولانا کی شخصیت کے بارے میں مولانا عبدالصمدر حمانی لکھتے ہیں:

''مولا ناکیا تھے؟ بیابک ایبااہم سوال ہے جس کا جواب بینکر وں صفحات پر بھی کممل نہیں ہوسکتا۔ خدادندقد وں کو شخصے علم ہے اس موضوع پر لکھنے والے کیا کیا کسیس کے ۔حضرت العلام نوراللہ مرقدہ اپنی مختلف النوع خصوصیات کے اعتبار سے کتنی بڑی اہمیت کے مالک تھے، اس کا صحیح اندازہ لگا نااورالفاظ وجملوں سے ان کی تعبیر کرنا بہت ہی مشکل ہے۔ بچ کہا ہے عرب کے شاعر نے۔

ف صلک لیس یه حصیه مدیح کیما لیم یحص اعداد العجوز یعنی اے جامع الصفات والکمالات تیرے فضائل ومنا قب کوتیرامداح کبھی شارنہیں

ینی اے جاح اصفات والعمالات میرے قضا ک ومنا قب تو بیرا مدان میں سار ہیں۔ کرسکتا جس طرح ریت کے ذروں کا شارممکن نہیں ۔

مولانا مرحوم کوکارساز فطرت نے جو پچھ دیا تھاوہ برخض کونہیں ملتا۔ جہاں تک نفس علم دین کا تعلق ہے اس میں تو مولانا کی طرح آج کا ملک میں بینکٹروں علام وجود ہیں ،مگراس کے علاوہ جوگو ہرنایا باور متاع بیش بہامولانا مرحوم کورب کی طرف سے خصوصی طور پر لی تھی وہ غیروں میں بہت کم نظر آتی ہے۔ حضرت مولانا کی ذات گرامی میں علم وضل کے ساتھ ساتھ بہت ہے اہم ترین کمالات تھے جن سے مولانا شرف و مجداورا حترام وعزت کی اس بلندی پر بہنچ جہاں بینکڑوں علائے علیہ مے باوجو ذہیں بہنچ سکتے۔

#### مولا ناعبدالصمدرهماني مزيد لكصة بين:

ونیا میں جن شخصیتوں کو تاریخ انسانیت اپنی امانت سمجھ کر محفوظ رکھتی ہے اور صالع نہیں ہونے ویتی ان ہی شخصیت ہے۔

ہونے ویتی ان ہی شخصیتوں میں حفرت مولا تا رحمانی نوراللہ مرقدہ کی بھی شخصیت ہے۔

بوے بروے محد ثین اور مفسرین کی صف میں آپ کا مقام ہے۔ درس ویڈ ریس میں جو کمال اللہ تعالی نے آپ کو دیا تھا اس کی نظیر و مثال جلدی نہیں مل سکتی ۔ فن تفسیر ہویا حدیث ، فقہ ہو یا ادب و منظق ہویا فلے وہ معانی ہویا بلاغت جس فن کو دیکھیے اس میں اپنے وقت کے امام نظر آرہے ہیں۔ وقت سے امام منظر کے اسول آرہے ہیں۔ وقت سے وقتی مسئلہ منٹوں میں سمجھ لیتے اور سمجھا دیتے ۔ تمام علوم کے اصول پر اتنی گہری نظرتھی کہ بڑے بروے گھبرا جاتے اور تعجب کرنے گئتے تھے۔ تقریر کا میدان ہویا تحریر کا انداز ، بیان اس قدر دکش اور طرز تحریرائی انو کھی تھی کہ قاری وسامع سر دھنے لگ جاتا ہے۔ بیچیدہ سے بیچیدہ سے بیچیدہ سائل مولا نا مرحوم کے سامنے آ جاتے گر چند ساعت سے زیادہ وقت نہیں لگتا حل کر لیتے۔

مولا ناعبدالغفار حسن حفظہ اللہ سابق رکن اسلامی نظریاتی کونسل پاکستان فرماتے ہیں:
جس وقت میں وارالحدیث رحمانیہ میں واخل ہوا مولا نا موصوف ساتویں سال کے طالب علم تھے۔ یعنی فارغ ہونے میں ووسال باقی تھے۔ مولا نامرحوم سے راقم الحروف نے متعدد کتا ہیں پڑھی ہیں۔ جن میں سے بعض کے نام یہ ہیں: سلم العلوم ، چھ مسلم جزوی طور پر، اور بعض صرف ونحو کی کتب۔ مولا نا (استاد محترم) میں خطابت اور انتظامی صلاحیت بدرجہ اتم موجودتھی۔ تحریری ملکہ بھی حاصل تھا۔ جس زمانہ میں راقم الحروف جامعہ اسلامیہ مدینہ منورہ میں مدرس تھا کچھ طلبانے کوشش کی کہ مولا نا موصوف تدریس کے لیے جامعہ میں تشریف لے آئیں اور ان کے وسیع علم سے طلبا فائدہ اٹھا کیں لیکن افسوس ہے کہ ان کی زندگی نے وفانہیں کی اور وہ میں مئی 1918ء میں وفات یا گئے۔

شخ عطاء الرحمٰن صاحب انتظامی معاملات میں زیادہ تر استاذ محترم مولانا نذیر احمہ صاحب ہےمشورہ کیا کرتے تھے اور زیادہ تر مدرے کا انتظام ان کے سپر دقعا۔ مولا ناصفی الرحمٰن مبارک پوری نے مولا نا نذیر احمد املوک کو حریری کے ان اشعار کا مصداق قرار دیاہے

ف ما راقنى من لاقنى بعد بعده ولا شاقنى من ساقنى لوصاله ولا لاح لى مذندند لفضله ولا ذو خلال حاز مثل خلاله

اس کی دوری کے بعد کوئی ملنے والا مجھے خوش گوار نہ معلوم ہوا۔اور نہ اپنے وصال کا داعی پرکشش نظر آیا اور اس کی جدائی کے بعد نہ اس کے فضل کا کوئی ہمسر ظاہر ہوا ، نہ اس جیسی خصلتوں کا کوئی جامع خصال۔

مولاناعبیداللدونکی رحمانی فرماتے ہیں کہ:

حقیقت ہے ہے کہ آپ میں قیادت کے پورے جو ہرموجود تھے۔آپ زبان وقلم کے دونی ،فکر و تد بر کے مالک ہر دلعزیز اور مقبول سیرت تھے، رواداری اور سیرچشی ، قناعت و برد باری اور انکساری آپ کی فطرت ثانی تھی۔ بزرگوں کا احترام کرنا، چھوٹوں سے شفقت کرنا اور ان کور تی کرتا دکھ کرخوش ہونا آپ کا شیوہ تھا۔ آپ کی اصابت رائے کے سب ہی قائل ہیں۔ دوم تصادم فریقین میں تصفیہ کرانے کا آپ میں خاص ملکہ تھا۔ نظر میں اتی وسعت تھی کہ ملکی اور جماعتی مسائل ہروقت آپ کے سامنے رہتے تھے اور ان کے بارے میں فیصلہ کن رائے رکھتے تھے۔ خصوصاً جماعت کی فلاح و بہبود کے لیے مولا نا کے دل میں میں فیصلہ کن رائے رکھتے تھے۔ خصوصاً جماعت کی فلاح و بہبود کے لیے مولا نا کے دل میں بڑی ترفیقی ۔ بستر علالت پر بھی جماعت کئم سے بے نیاز نہیں رہے۔۔۔ آپ کی علمی کا ہے کہ خود غرض افتر اء پہندار باب حل وعقد نے ان کوآ گے ہو ھنے کا موقع نہیں دیا۔ ان کا ہے کہ خود غرض افتر اء پہندار باب حل وعقد نے ان کوآ گے ہو ھنے کا موقع نہیں دیا۔ ان انہار پر ہوتی ۔ نہ معلوم کتے نو نہالان چن اس جامد اور بے اثر قیادت کی جھنٹ چڑھ گئے ہیں اناللہ وانالیہ راجعون ۔۔ ا

مولانا كارعب وجلال

مولا ناعبدالعليم صاحب ما مرسمراوى في مولا ناعبدالغفورصاحب كابيان اليخمضمون

#### میں قلمبند کیا ہے کہ:

'' میں نے چھ سال تک مولانا کے سامنے زانوئے تلمذیطے کیے ہیں اس مدت میں مولانا کا رعب وجلال ایک منٹ کے لیے بھی ہمارے دل سے محو نہیں ہوسکا۔''

مولاناعبدالصمدرهاني لكصة بين:

حضرت شیخ طلباء کواپنے ہمراہ لے جاتے تھاور جوآپ کے ساتھ نہ جاسکتا تواس سے عدم شرکت کی وجہ دریافت کرتے تھے۔ طلبا آپ کی معیت میں شوخی سے اجتناب کرتے ۔ کوئی الی حرکت نہ کرتے جوآپ کی مرضی کے خلاف ہوتی ۔ حالا تکہ آپ انہائی خلیق اور شفق استاذ تھے۔ اس کے باوجود کچھ قدرتی رعب وجلال جوآپ کے چہرہ انور سے مترشح ہوتا تھا طلبا کو بے جاحر کت کرنے سے بازر کھتا تھا۔

مولا ناركيس الاحرار لكصة بين:

ایک مرتبه آپ کے ایک شاگر درشید جنیں فارغ انتھیں ہوئے ۱-۱ سال گزر چکے سے اور فراغت کے بعد بینے درس و تدریس اور تعلیم و تعلم کا مشغلہ رکھتے تھے، جمعہ کے روز منبر پر خطبہ دے رہے تھے۔ تقریر زور و شور سے جاری تھی۔ ماشاء اللہ اجھے خطیب ہیں۔ اس موقع پر غیر متوقع طور پر اچا تک حضرت مولانا سفر کرتے کراتے اس مجد میں واخل ہوئے تو مولانا کو خطیب صاحب نے دیکھ لیا تو زبان لڑکھڑانے گئی، ہونٹ خشک ہونے گئے۔ چرے پر مرعوبیت چھاگئی۔ پیشانی عرق ریزی کرنے گئی۔سامعین حیران تھے کہ بید کیا ماجرا ہے؟ تعجب ہونے لگا کہ کیوں تقریر کرتے کرتے زبان رکے گئی۔

کیا جانئے یہ کس گل و بلبل کا راز ہے غنچہ کی رک رہی ہے دہن پر جو آئی بات جوں توں کرکے نماز جمعہ ختم ہوئی تو حقیقت حال منکشف ہوئی۔ یہ رعب اس فارغ انتحصیل شاگر دپر چھایا جو ۲۰۵ سال ہے اونچی کتابوں کا درس اور بڑی محفلوں میں وعظ و

خطبه دیا کرتا تھا۔ بیمیراچٹم دیدواقعہ۔

اى طرح مولا ناعبدالرؤف كابيان بهى تحرير كياب كه:

''مولانا کارعب وجلال مجھ پرآج تک ایبا ہی تھا جیسا کے زمانہ طالب علمی میں تھا۔ آپ نے کہا کہ لوگ مجھے غلط یاضجے خطیب الہند کہتے ہیں گرخطیب الہند جیسا آ دمی ان کے سامنے تقریر کرتے ہوئے کا نیتا تھا۔''

## وسعت ظرفى اوراخلاق

مولا ناعبدالصمدرهماني لكصة بين:

ایک دفعہ کا واقعہ ہے کہ محرم کا مہینہ آیا اور ایک شیعہ کچھ سوال کرنے کے لیے آیا۔ کسی نے آپ تک پہنچادیا۔ ظہر کے وقت کا واقعہ تھا۔ بیدونت حضرت شخ کے خاص آرام فرمانے کا تھا۔ گر آپ نے سائل کو اپنے پاس بٹھا یا اور اس نے سوال کرنے شروع کر دیے۔ ہم کئی طالب علم اس وقت وہاں موجود تھے۔ وہ شیعہ سوال میں کج بحثی کرتا اور ادب وسلقہ کو خیر باد کہہ دیتا۔ گر حضرت العلام کی خوش خلقی کا بیا عالم تھا کہ اس کے ہر سوال کا انتہائی مشفقانہ انداز میں جواب دیتے جاتے۔ بالآخر اس نے اعتراف کیا کہ مولانا کے اس افہام وتفہیم سے کا فی حد تک میرے دل کو اطمینان حاصل ہوا ہے۔

#### خودداري

مولا ناعبدالقمدر حمانی ہی کابیان ہے:

آپ کی طبیعت بہت ہی خودداراورغیورتھی یخصیل علم کے زمانے میں ناچیز نے کتنے موقعوں پر بیفرماتے سنا کہ کوئی صاحب زکو ہ کی رقم یا زکو ہ کی رقم سے کوئی چیز خرید کر مجھ کو ہرگز ہرگز ندد ہے۔ میں اس کامسختی نہیں ہوں۔ ہاں زکو ہ سے الگ ہدیہ یا تحفدالگ چیز ہے۔ حالا نکد دنیا جانتی ہے کہ مولا نا مرحوم معمولی معاوضہ پر خدمت دین سرانجام دیتے رہے۔ حالا نکد دنیا جانتی ہے کہ مولا نا مرحوم معمولی معاوضہ پر ہی تھا۔ گر اللّٰدا کبر ۔!استغنا یِفس کا رہے۔ معاش کا تمام تر انحصار آپ کے لیل معاوضہ پر ہی تھا۔ گر اللّٰدا کبر ۔!استغنا یِفس کا یہ میام کہ عوام کومنبر پر انتباہ فر مارہے ہیں کہ کوئی صاحب زکو ہ کی چیش کش تک نہ کرے۔

پوری زندگی حضرت شیخ رحمه الله سوال سے اجتناب فرماتے رہے۔ یہ اتنابرا کمال ہے کہ اس دور میں ایسے اوصاف کے انسان کو ولی کامل ہی کہا جاسکتا ہے۔

مولا نامختاراحم ندوی فرماتے ہیں:

مرحوم بڑے خودداراور حساس تھے۔ دوران مرض ایک بار فرمانے گئے کہ میری وجہ سے بہتوں کو وقت اور مال کی قربانی دینی پڑرہی ہے۔ میں اپنی بیاری کی وجہ سے تعلیمی فرائض بھی انجام نہیں و ہے رہا ہوں۔ اس کے باوجود مشاہرہ تجھیر ابرمل رہا ہے۔ اس احسان کا بدلہ میں کس طرح اداکر سکوں گا۔

جناب عبدالمبین منظرناظم مدرستش العلوم سمراضلع بستی لکھتے ہیں کہ:

بلاشبہ آپ کی ذات گرامی ان ہی مغتنم ہستیوں میں سے ایک تھی جضوں نے ملک ولمت کی بیش بہا خدمت انجام دیتے ہوئے اپی جان عزیز جان آفریں کے حوالے کر دی جس طرح آپ علم وکمل کے آفاب و ماہتاب تھائی طرح اخلاق وایثار کے پیکر بھی تھے۔ آپ نے غربت و تنگ دامانی کے باوجو دز ہدوا تفاء کی زندگی گزاری۔ ہمیشہ محنت و مشقت کی حال روزی کے طالب رہے۔ عزیز مولوی عبدالحمید صاحب تنوادی بہتوی جو ایک عرصہ علی لروزی کے طالب رہے۔ عزیز مولوی عبدالحمید صاحب تنوادی بہتوی جو ایک عرصہ نے صحبت میں رہ کر خدمت کا شرف حاصل کر بچے ہیں اوراب جامعہ رحمانیہ ہی میں آپ کی زیر گرانی درس و تدریس کا کام سرانجام دینے گئے تھے بیان کرتے ہیں کہ درد کمراور شدید تکلیف کے باوجو د مبتل کے گھنٹوں میں بھی آ رام نفر مایا، ندلیٹ کر پڑھانے کی عادت۔ تکلیف کے باوجو د مبتل کے گھنٹوں میں بھی آ رام نفر مایا، ندلیٹ کر پڑھانے کی عادت۔ ذاتی عقیدت منداور و فاکیش مثا گرداگر کوئی مالی خدمت کرنا چاہتے تو ہر گزاس کی طرف ذاتی عقیدت منداور و فاکیش مثا گرداگر کوئی مالی خدمت کرنا چاہتے تو ہر گزاس کی طرف التفات نہ فرمانے نہ کی دفعہ ایسا ہوا کہ لوگوں نے اعانہ یا مشاہر ہ بڑی ہڑی ہڑی رقیں بیش کیں آئی ہے نہ ہے کہ کرنال دیا کہ میں صاحب نصاب ہوں۔

گزشتہ چوتھے سال غالبًا ۱۹۲۲ء میں خود میری معرفت ایک واقعہ پیش آیا۔ جب آپ جھنڈا گکرتشریف لائے تھے۔ تو مولانا جھنڈا گگری کے برادرخورد عبدالرحمٰن صاحب نے کہا کہ کسی صورت ہے مولا نااہے عرض کرو کہ ہالکل آزاد ہوکر جماعت کی تحریری قلمی تنظیمی خدیات کے لیے فارغ ہوجا کیں میں مبلغ دوسورو پے ماہانہ کے اعتبارے پانچ سال کے لیے رقم جمع کر دوں۔ چنانچہ ڈرتے ڈرتے میں نے اور چند دیگر رفقاء نے بڑی حکمت سے عرض کیا۔ فریانے گئے کہ جس لاکن ہوں اور جو ذمہ داری اٹھار کھی ہے کما حقہ نبھا دوں یہی اللّٰد کی بڑی مہر بانی ہوگ۔

مولا ناعبدالرؤف جھنڈ انگری صدیث: اذکروا محاسن موت کم کے تحت فرماتے ہیں کہ مولا نا مرحوم اس قدر بلوث اور بطع تھے کہ قیام بنارس کے دوران ڈھا کہ سے پانچ سورو پے کی ملازمت آئی مگرمولا نانے انکار کر دیا۔ای طرح ایک مرتبہ در بھنگہ کے کسی رئیس نے مولا ناکی خدمت میں ٥٠٠٠ رو پے بطور نذرانہ پیش کیے۔مولا نا نے فرمایا کہ بحداللہ میں صاحب زکو ہوں، مجھاس کی حاجت نہیں۔

## زمدوورع

و اكترسيد عبد الحفيظ صاحب على مهتم دار العلوم كابيان عيك :

در ہونگہ کے بعض دیہات کے لوگ مولا نا کو مدعوکر کے اپنے گھر لے گئے۔ گئے کاموسم تھا، مولا نا نے رس پینے کی خواہش کی چنا نچی فوراً حاضر کیا گیا۔ جو نہی پینے کے لیے آپ نے منہ سے لگایا تو ایک شخص کو یہ کہتے سنا گیا کہ گنا ایسے آ دمی کے یہاں کا تھا جوشکر مل کی گنا ڈھو نے والی ٹرالی کا ڈرائیور ہے۔ ہوسکتا ہے کہ گنا ٹرالی سے مل مالک کی اجازت کے بغیر حاصل کیا گیا ہو۔ آئی می بات پر آپ نے برتن زمین پر رکھ دیا اور باوجو داصرار کے آپ پینے پر آ مادہ نہ ہوئے۔ اللہ اکبر، بیا حتیا ط۔ ہمارے علاء کو دعوتوں اور نذرانوں کے سلسلہ میں مولا نا کے اس طرزعمل سے ایک قابل عمل سبق ملتا ہے۔

مولا ناعبدالمبين منظرناظم شمس العلوم سمرا لكھتے ہيں كه:

مجھے براہ راست شاگر دی کا شرف حاصل نہیں لیکن حضرت کے شاگر دوں کا شاگر د ہوں اور اس پر فخر ہے کہ کل بالکل اپنے ہی شاگر دوں کی طرح مجھ پر بے انتہا نظر عنایت فرماتے تھے۔ میں نے اپنی کتاب' سبیل الرشاد'' پرتقریظ کے لیے صرف ایک خط لکھ دیا تو اخبار المحدیث سے اس کے فائل نگلوا کر مضمون کی بعض قسطیں ملاحظہ فرما کر بہزار نوازش ایک تعارف نامہ روانہ فرمایا تھا جوزیب کتاب ہے۔ اس میں میں نے آپ کے نام کے ساتھ بالکل بجاطور پرعلامۃ العصر لکھ دیا تھا اور سہو کتابت سے بنچ فاکسار کے بعد (بریکٹ میں لفظ مولا نابھی زیرتج برآ گیا تو اس پرنجی خط میں شخت خفگی کا اظہار فرمایا کہ میرے نام کے ساتھ جو غلو سے کام لیا گیا ہے کیا اس سے آپ کے جذبات کی تعلی نہ ہوئی جو فاکسار کے ساتھ مولا ناکا جوڑ ضروری سمجھا گیا۔

مولا ناعبدالمبین ہی کابیان ہے:

آپ کی عیادت کے سلسلہ میں ایک رقعہ خاکسار نے بھی ارسال کیا تھاجس میں آپ کے ساتھ دلی محبت اور خلوص کا اظہار کرتے ہوئے مخدومنا منتمیٰ امالنا لکھ دیا گیا تھا۔ اس کا جواب آپ کی طرف سے اس وقت دیا گیا جب که دوایک یوم میں ہپتال سے نکلنے والے تھے۔ وہ جواب آپ کے اخلاق واخلاص کا آ مکینہ ہے اس لیے نیچے درج کرتے ہوئے اس پراپخ مضمون کوختم کرتا ہوں:

۸راير مل ۱۹۶۵ء

بسم اللدالرحمن الرحيم

اخي مولا نامنظرصا حب!

السلام عليكم ورحمة الثلد

آپ کا خط ملاء آپ نے میری علالت کے سلسلہ میں اپنی جس محبت کا اظہار کیا ہے اس کا شکر گزار ہوں لیکن ساتھ ہی اس کا شکوہ بھی ہے کہ آپ نے میرے متعلق اپنے جذبات کے اظہار میں غلوہ کام لیا ہے۔ جو آپ جیسے اہل علم کی شان کے مناسب نہیں۔ ہمارا سہارا بہر حال اللہ تبارک و تعالیٰ ہی ہے۔ اس لیے دوسری شخصیت کو امیدوں کی اماجگاہ ایک موحد کوزیب نہیں دیتا۔۔۔۔ بفضلہ تعالیٰ روب صحت ہوں۔ تدریجاً روز بروز صحت میں اضافہ ہورہا ہے۔ تا ہم آپریشن کی وجہ سے ضعف لاحق ہوگیا ہے۔ اسکی تلافی شاید مہینوں نہ ہو سکے۔صحت یا بی کے لیے دعا جاری رکھیے۔

والسلام نذیراحدرحانی (۲۔ذیالحبی۵۹ھ)

# تعلق بالله

مولا نا ابوالقاسم خالدالعر بي رحماني فرماتے مين:

مولانا کی روحانی قوت کابی عالم تھاجس روز آپ کی پیشی مجسٹریٹ کی عدالت میں سنٹرل جیل ہے ہوتی آپ کے ہاتھ میں جھٹری تھی ۔اس کو کھولا گیا ،عدالت کے برآ مدے میں مولانا نے دور کعت بڑھنے کی اجازت ما گلی ۔مجسٹریٹ کی نظر مولانا کے چبرے پر بڑی۔ مجسٹریٹ اجازت دے کراپنے کمرے میں چلے گئے ۔مولانا صاحب نمازے فارغ ہوکر کئیر ے میں پہنچا داس وقت جتنے مجم مجسٹریٹ ہوکر کئیر سے میں پہنچا داس وقت جتنے مجم مجسٹریٹ کی عدالت میں پہنچا کرتے تھان کا فیصلہ پہلے ہی کھا ہوتا۔اس طرح مولانا کا بھی فیصلہ پہلے ہی سے کھھا ہوا تھا۔ دور کعت نماز میں مولانا نذیر احمد اور رب کے درمیان کون می راز و جوئے کاغذات کو مستر دکرتے ہوئے نئے فیصلہ ہے۔ مجسٹریٹ کو بحالت مجبوری اپنے فیصلہ کیے ہوئے کا غذات کو مستر دکرتے ہوئے نئے فیصلہ سے رہا کرنا پڑا۔اس پرالیس پی نے بہت مخالفت کی کیوں کہ مولوی نذیر احمد پرجرم کی چودہ دفعات (چودہ آ دمیوں کے تل کرنے کے مخالفت کی کیوں کہ مولوی نذیر احمد پرجرم کی چودہ دفعات (چودہ آ دمیوں کے تل کرنے کے الزام میں ) تھیں۔گرمجسٹریٹ نے ایک بھی نہ تی اور مولانا کو بری کرتے ہوئے بلاطفانت ہے کہا کہ کل عدالت میں حاضر ہوئے۔(گویا مولانا نے اللہ تعالی کے اس فر مان کی مملی تغییر پیش کی و استعینوا بالصبر والمصلو ق)۔

#### مولانا كاايثار

ڈاکٹر محمد یونس صاحب محمدی کانپوری فرماتے ہیں:

حوالات کے دنوں میں پولیس کوحوالاتیوں کے کھانے پینے کی کوئی خبر نہ تھی۔ تین دن قید یوں کی جی خی خیر نہ تھی۔ تین دن قید یوں کی جی ویارے کے بعد صرف ایک وقت البلے چنے پولیس نے لا کر دیئے۔ البتہ آپ کے رفیق طلبہ جس وقت بے چارے کر فیو سے مہلت پاتے تو مولانا کو چند روٹیاں دے جاتے کیکن اس کا بھی بیرحال تھا کہ جن حوالا تیوں کے گھرسے روٹی مکڑے کا کوئی سہارا نہ تھا طلبہ کی لائی ہوئی بیروٹیاں مولانا ان بے سہارا حوالا تیوں کو دے دیتے اور وہ آپس میں بانٹ لیتے۔ مولانا کی بیمومنانہ شان تھی۔ معذور ومجور کی بھوک کے سامنے اپنی بھوک و

پاس كى پرواوئىيى كى مولانا موصوف اس آيت كريم كي مصحح مصداق تصر ﴿ وَيُؤُولُونَ اللهِ مَا نُفُوسِهُ مُ وَلُو كُونَ اللهِ مَا خَصَاصَة ﴾ -

## جماعتی در د

مولا نامخارا حدندوی لکھتے ہیں:

مولانا کی وفات کا سب سے بڑا اثر جماعت اہل حدیث ہند کے تظیمی اور تعیر کی منصوبوں پر پڑا ہے۔ جماعت ایک ایسے تخلص اور فعال رہنما سے محروم ہوگئ ہے جن کا بدل اب ملک میں کوئی نظر نہیں آ رہا۔ کتنے لوگ ایسے ہیں جومولانا کی وفات کی خبر پا کر سرتھام کر بیٹے گئے ہیں۔ اب اس میں کوئی شک نہیں کہ وہ ہماری جماعت کے متفق علیہ رہنما تھے۔ سب کی نگا ہیں ان پر پڑتی تھیں۔ ان کی ہدایات کا سب پر اثر پڑتا تھا۔ سب ان کا احترام کرتے تھے اور وہ خود جماعت کی نشاق خانیہ کو اپنی زندگی کا سب سے بڑا مثن بنا چکے تھے۔ کرتے تھا اور وہ خود جماعت کی نشاق خانیہ کو اپنی زریں ہدایات سے نواز تے رہے۔ وہ بستر علالت پر بھی جماعت کی تنظیم کے لیے اس طرح بیتا ب رہے جسے ایک بجاہد میدان رزم میں فئے مندی کے لیے سرگرم کا رہتا ہے۔ افسوس صدافسوس وصد ہزار افسوس کہ وہ اپنی مجبوب جماعت کی حسرت دل ہی میں لیے ہوئے ہماعت کو محمل طور پر منظم نہیں دیکھ سکے اور تنظیم جماعت کی اس اختفار کے عالم میں چھوڑ کر جماعت کو اس اختفار کے عالم میں چھوڑ کر جاتے ہوئے ان پر کیا گزری ہوگی کیکن بہر حال جماعت کو اس اختفار کے عالم میں جھوڑ کر جاتے ہوئے ان پر کیا گزری ہوگی کیکن بہر حال جماعت کو اس اختفار کے عالم میں جوڑ کر ور پر ادا کر گئے۔

دوسری جُله لکھتے ہیں:

مولانا رئیس نہیں تھے اور نہ انھوں نے مجھی اپنی علمی زندگی کو دنیا طلی کا ذریعہ بنایا حالانکہ اگر وہ چاہتے تو کیا سیجھ نہیں کر سکتے تھے کیکن جاننے والے جانتے ہیں اور نہ جاننے والوں کو جان لینا چاہیے کہ مولانا اپناول ود ماغ علم وفکر ، جذبات واحساسات کے سارے جُنج ہائے گراں مایہ کو اللہ کی رضا اور اس کے دین کی سربلندی اور ہندوستان میں جماعت موحدین کی ترقی کے لیے نثار کر دیے اور پوری عمر معمولی مشاہرے پر ہنس ہنس کر گزار دی۔ اس تھوڑے سے مشاہرے کا بھی خاصا حصہ وہ جماعتی امور کی نگر انی پر کسی نہ کسی حیثیت سے خرچ کرڈالتے تصاور خرچ کر کے خوش ہوتے ۔

> رند قانع متوکل ہے خدا دیتا ہے جب وہ پاتا ہے تو پیتا ہے پلا دیتا ہے تیسری مگہ کلھتے ہیں:

آہ دہ دلدوز وجگر خراش خبر آئی گئی جس کے سننے کے لیے دل کسی طرح آمادہ نہ تھا۔
افسوں اوہ حادثہ فاجعہ وقوع پذیر یہوگیا جس نے جماعت اہل حدیث ہند کی انجمن علم وفکر اور
اصلاح وتغیر کوسنسان کر دیا۔ آج پوری جماعت سوگوار ہے کہ جماعت کی صف اول کا رہنما
عظیم ترین قائد، ملت کا بیباک ترجمان، ہندوستان کا نامور جید عالم، معقول ومنقول کا
جامع، جدید وقد یم رجحانات کاسٹکم، مشفق استاذ، ماہر فن تعلیم، مندعلم وفن کی رونق، منبر و
محراب کی زینت اور جماعت کی رگوں بیں تنظیم کا خون بن کر دوڑنے والا قائد جماعت کی
محراب کی زینت اور جماعت کی رگوں بی تنظیم کا خون بن کر دوڑنے والا قائد جماعت کی
تنظیم کی حسرت اور مرکز کی دار العلوم کے افتتاح کی تمنا لے کر ہمیشہ کے لیے موت کی گہری
اور پرسکون نیند بیں سوگیا۔

چوتھی جگہ پرمولا نا ندوی اپنی آخری ملاقات کا حوالددیتے ہوئے کھتے ہیں:
مولا نا کو ایک نظر دیکھتے ہی دل کانپ اٹھا تھا۔مصافحے کے لیے ہاتھ سے ہاتھ ملے تو
محسوں ہوا کہ جو ہاتھ پوری جماعت کی نبض پر رہا کرتا تھا اب خود اس ہاتھ کی نبض ڈوہتی جا
رہی ہے۔جس جراغ سے پوری جماعت روٹن تھی اب اس کی لوٹمٹمانے گئی ہے۔ کمرے
میں بیٹھتے ہی مرض الموت کے اثر ات محسوں ہونے گئے تھے۔ دل نے کہا:

بوئے ول از غبار می آید

مولانانے (ع جن کی پیری میں تھا ما تنز تحررنگ شاب) ہمیں ویکھتے ہی اپنی قدیم روایق مسکر اہث کے ساتھ استقبال کیا لیکن جب آلکھیں جیار ہوئیں تو مستقبل کے خطرات کے پیش نظرا پنے جانثار خدام کی جدائی کا تصور کر کے بے اختیار آبدیدہ ہو گئے لیکن پھر سنجل کرخود ہی دیر تک مرکزی دارالعلوم جمعیۃ المجدیث بمبئی اور مرکزی جمعیۃ الل حدیث ہند کے صوبائی اور مرکزی انتخابات اور دیگر ملی وجماعتی امور پر گفتگوفر ماتے رہے۔ غالبًا وہ اس طرح ہمارے نم کو ہلکا کرنے کی کوشش فرمارہے تھے۔ بیان کی کمال شفقت تھی لیکن ہم ان کی بابت اچھی طرح محسوس کررہے تھے کہ جھ

دل محیط گربیہ و لب آشنائے خندہ ہے

مجھے تھوڑی در بعد بمبئی کے لیے روانہ ہونا تھااس لیےان سے اجازت جاہی توشدت ضعف کے باوجوداٹھ بیٹھے اور فر مایا کہ مجھے امید ہے کہ جماعت کی تنظیم کا کام اب ادھورا نہیں رہے گا۔ اور آپ حضرات اپنے علم اورضحت کا پوراحق ادا کریں گے۔ پھر ہمارے اقبال اور ترقی درجات کے لیے دعا کمیں دیں۔خدا حافظ۔

مولانا آزادرهانی لکھتے ہیں:

انقلاب ١٩٤٤ کے بعد جماعت اہل صدیث کا واحد بلیفی ادارہ 'آل انڈیا اہل صدیث کا نفرنس ' انحطاط کی زدیس آگیا۔ تقسیم کی وجہ سے جماعت کے بہت سے علاء ہندوستان سے کٹ گئے۔ جولوگ یہاں رہ گئے تھے ان میں سے بھی بہت سے لوگ ترک وطن کر کے پاکستان کے شہری بن گئے۔ دہلی کا شہر جو جماعت کا علمی گہوارہ تھا تقریباً قابل ذکر علاء سے خالی ہوگیا۔ یوپی اور بہاروغیرہ میں چندگئی چنی شخصیتیں رہ گئی تھیں۔ اس لیے کا نفرنس بھی انحطاط کا شکار ہوگئی۔ سالہا سال تک اس کی تمام سرگرمیاں موقوف رہیں۔ بالآ خرمولا نا اور آپ کے بچھ دفقاء، نیز مولا باعبدالوہاب آروی مدظلہ کو کا نفرنس کے احیاء کا خیال پیدا ہوا۔ کا فی جد وجہد کے بعد اس کا دستورا ساسی مرتب ہوا۔ مہرسازیاں ہوئیں۔ نے استخاب تابات عمل کی قادر وکرکت وعمل کے آثار پیدا ہوئے۔ مولا نا نے اس سلسلہ میں زبان وقلم اور میں آئے اور حرکت وعمل کے آثار پیدا ہوئے۔ مولا نا نے اس سلسلہ میں زبان وقلم اور واوروش سے کا نفرنس کی جوخد شیں انجام دی ہیں ان کی تفصیلات ایک مستقل عنوان کی دواوروش سے معلی جد وجہد کے وحد میں ان کی تفصیلات ایک مستقل عنوان کی طالب ہیں مختصر ہیں آئے کی وجہد کے وحد میں انجام دی ہیں ان کی تفصیلات ایک مستقل عنوان کی طالب ہیں مختصر ہیں گئی جد وجہد کے وہو کہد کے طالب ہیں مختصر ہیں گئی جد وجہد کے وہوں کا میں ان کی تفصیل سے عملی جد وجہد کے وہوں کی میں ان کی تفصیل سے عملی جد وجہد کے وہوں کی میں ان کی تفصیل سے عملی جد وجہد کے وہوں کیا تھیں کی دوجہد کے وہوں کی موقوں کی میں کو در مولانا کے دو وہوں کی مقام کی دوجہد کے وہوں کو میں کو دو وہوں کی دوجہد کے وہوں کیا کو در کیا کو دو وہوں کی دوجہد کے وہوں کی موسید کو دو وہ دو ہوں کی میں ان کی تفصیل کیا کہ کو دوجہد کے دوجہد کے دوجہد کے دوجہد کے دوجہد کے دوجہد کے دوجہد کی دوجہد کی دوجہد کے دوجہد کی دوجہد کے دوجہد کی دوجہد کی دوجہد کی دوجہد کیا کہ کو دوجہد کی دوجہد کیا کو دوجہد کی دوج

آ پ جینے خواہش مند تھاب وہ در داورخواہش دوسروں میں بہت کم نظر آتی ہے۔ مولا ناعبدالجلیل رحمانی لکھتے ہیں کہ:

علامہ مرحوم (مولانا نذیر احمد رحمانی) کے ایک عقیدت مند و نیاز کیش گفش بردار کی حیثیت سے پوری آگی و بصیرت کے ساتھ بیرعض کرنے کی جرات رکھتا ہوں کہ مرحوم ہی کی زبان وقلم کے تیور حالات کے دھارے کا رخ موڑت رہے۔ مرکزی جمعیت المجدیث ہند (اہل حدیث کا نفرنس) کے دستور اساسی کی تیاری ومنظوری کا مسئلہ ہویا اس کے نفاذ و جماعت کی تنظیم کا مسئلہ ، مبالغہ نہ ہوگا اگریہ کہا جائے کہ تنہا مرحوم ہی کے مقدس پیشانی کے شکن کا رعب وجلال تھا جس نے حربان نصیبی اور بدختی کی وادیوں میں بھٹلتی ہوئی جماعت کو خوش نصیبی کی شاہراہ دکھائی اور منزل مقصود کے دروازہ تک پہنچادیا۔ جنزاہ اللہ عنا و عن اسائر السلفیین۔

#### ڈاکٹرمحد یونس صاحب محمدی کا نپوری لکھتے ہیں کہ :

حضرت مولا نامرحوم ومغفور پچھکے کی برسول سے سرز مین ہند کے تما ما خوان المجدیث کی باضابطہ ایک دستوری تنظیم واتحاد کے لیے بے چین تھے۔ ۱۹۵۹ء سے لے کرآج تک ۱۹۲۵ء یعن پورے جھ برسول کے اخبارات (ترجمان اور اہل حدیث) کے صفحات دیکھتے جائے اور مضامین پرغور سیجے۔ مرحوم کا زور بس ای پرتھا کہ وہ جماعت حقہ جس کے ند جب کی بنیاد کلمہ جامعہ لا الدالا اللہ محمد رسول اللہ پر ہے وہ جماعت جس کی زندگی کا نصب العین محض مل بالقرآن والسنة ہے اس جماعت کوشعوری طور پرمثالی بن کرا پنے بی نصب العین کے باہم متحد اور مضبوط بھی ہونا چاہیے۔ قار مین المجدیث خوب جانتے ہیں کہ مرحوم ان دنوں اپنی علالت کی وجہ سے بے حد کمزور ومضطرب تھے لیکن اس اضطراب میں ایک اضطرار دنوں اپنی علالت کی وجہ سے بے حد کمزور ومضطرب تھے لیکن اس اضطراب میں ایک اضطرار مرکوم نے دیوں بی علالت کی وجہ سے بے حد کمزور ومضطرب تھے لیکن اس اضطراب میں ایک اضطرار مکی کے علیہ متحد راور نظمین کو بنارس میں میننگ کی دعوت دی جس کے الفاظ ہے ہیں کے معتقوں کے صدر اور ناظمین کو بنارس میں میننگ کی دعوت دی جس کے الفاظ ہے ہیں :

دوضلعی جمعیتوں کی طرف سے موصول شدہ جو ابات کی روشی میں صوبائی جمعیۃ کی تفکیل کی غرض سے صوبہ یو پی کے نمائندوں کے اجتماع کے لیے شہر بنارس موزوں معلوم ہوتا ہے۔ اس لیے اطلاعاً عرض ہے کہ ۳۰ مرکئی ۲۵ء بروز کیشنبہ بوقت دس بجے شبح برمکان حاجی محمد بیق (صدرضلعی جمعیۃ اہل حدیث بنارس) واقع مد نپورہ تفکیل کی جائے گی۔ آپ اپنے تمام منتخب نمائندوں کے ساتھ شریک اجتماع ہو کرممنون فرمائیں ۔

آپ اپنے تمام منتخب نمائندوں کے ساتھ شریک اجتماع ہو کرممنون فرمائیں ۔

کیا خبر تھی بہار آ کر ہمارے آشیانے پر کئی جوگل گرائے گی، نیا ہم پر ستم ہوگا مولان میں لکھتے ہیں۔ مولان عبدالصمدر جمانی ان کی وفات پر لکھے جانے والے صفمون میں لکھتے ہیں۔

چندون پہلے حضرت العلام بنارس سے عظیم عظیم کانعرہ اس طرح بلندفر مار ہے تھے کہ سمجھا جار ہاتھا کہ مولانا آنا فانا جماعت کو متحد کر کے چھوڑیں گے اور یہ قدرتی بات تھی کہ مولانا کی دعوت و پکار میں بہت اثر تھا مگر آہ پورے ملک کو دعوت اتحاد و عظیم دیتے دیتے خود ہی قیامت کی نیندسو گئے۔ اناللہ واناالیہ راجعون۔

واكرعبدالمجدماحب اصلاحي لكصة بين:

'' چنانچہ جماعت اہل حدیث کی حالیہ نظیم میں مولا ناکے نظیمی تصورات بڑی حد تک شامل ہیں وہ جماعت اہل حدیث کی خالیہ نظیم میں مولا ناکے نظیمی تصورات بڑی حد تھے۔ وہ اس جماعت کی خاکسر میں چھوکمیں مارکر ہرروح کوگر مااور ہر قلب کورٹر پادینا چاہتے تھے۔ یہ جماعت کسی زمانہ میں مسلمانوں کے عقائد واعمال کی اصلاح وتربیت کے لیے ایک متحرک بورفعال جماعت تھی۔ مولانا مرحوم اس میں چھراس حرکت اور فعالیت کی روح چھوتک دینا حیا ہے تھے۔''

خق گوئی ویے باکی

محترم جناب ڈاکٹرسیدعبدالحفیظ صاحب سلفی مہتم دارالعلوم احمد بیسلفیہ مولا نا کی حق سوئی کے حوالے سے لکھتے ہیں: طلبا نماز جعد میں اذان کے بعد آیا کرتے تھے۔ حضرت مولانا (نذیر احمد رصانی ")
طلبا کی اس روش پر بے حدر نجیدہ ہوئے اور ڈاکٹر فریدصا حب (جواس وقت مہتم دار العلوم تھے) نے طلبا کو اذان سے پہلے حاضر مجد ہونے کے لیے بی تھے دیا کہ تھنی بجائی جائے اور تھنی کی آ واز سنتے ہی لازمی طور پر سب طلبا مجد میں پہنچ جائیں ، لیکن حضرت مولانا مرحوم نے برجت فرمایا کہ بیطریقہ خلاف سنت ہونے کی وجہ سے غلط ہے۔ ڈاکٹر فرید صاحب مرحوم جیسی بااقتد اراور بارعب شخصیت کے سامنے بلا انجکیا ہے ایسی حق گوئی کی جرائت مولانا مرحوم ہیں نے کی اور ڈاکٹر صاحب مرحوم اس حق گوئی سے بے حدمتا تر ہوئے اور فور آئی مرحوم ہیں نے کی اور ڈاکٹر صاحب مرحوم اس حق گوئی سے بے حدمتا تر ہوئے اور فور آئی

مولا ناعبدالصمدصاحب رحمانی فرماتے ہیں:

جومقد ت علم الله تعالی نے آپ کودیا تھا آپ نے صحیح معنوں میں اس کاحق ادا کردیا۔ حق گوئی اور بے باکی آپ کی فطرت ٹائیے تھی تحریر کا موقع ہویا تقریر کا آپ انجام کی پروا کیے بغیر فوراً حق کا اعلان فر ماردیتے۔ یہی وہ طرہ امتیاز ہے جس کو یا دکر کے نہ جانے کتنی مت تک قوم روئے گی۔ اللہم اغفولہ و ارحمہ .

مولانا آزادر حمانی مولانا کی حق گوئی کی ایک مثال یون ذکر فرماتے ہیں:

مولا نالکھؤ کی و نی تعلیم مجلس کے مہر تھے۔ علی میاں ، مولا نامنظور نعمانی ، قاضی عدیل عباسی اور دوسرے نامور اہل علم کے ساتھ آپ بھی اس کی نشتوں میں شریک ہوتے رہے۔ بچوں کے لیے ابتدائی نصاب تعلیم کی الیمی کتابوں کی تصنیف کا مسلہ در پیش تھا جو سب کے لیے قابل قبول ہو۔ بات یہ چل رہی تھی کہ دینیات کی تصنیف کس ڈھنگ ہے کہ جائے۔ کسی ممبر نے مشورہ ویا کہ دیوبندی عقائد کے مطابق آنھیں لکھوایا جائے۔ مولا نانے فرمایا کہ اس بیس تمام ندا ہب کی نمائندگی نہیں ہوتی۔ اس لیے یہ کتابیں دوسرے ندا ہب فرمایا کہ اس پریترمیم پیش ہوئی دوسرے ندا ہب کی باتیں صاشہ پر کے لیے قابل قبول نہ ہوں گی۔ اس پریترمیم پیش ہوئی دوسرے ندا ہب کی باتیں صاشہ پر کلے دی جا کیس مولا نانے فرمایا کہ سب سے بہتر یہ ہے کہ کتابیں قرآن وسنت کے مطابق

علالت کی خبر جب خطوط اور اخبارات کے ذریعے مشتہر ہوئی تو ملک کے گوشہ گوشہ سے عیادت اور بیار پری کے بینکڑ وں خطوط تہنچنے گئے۔ ہرطرف تہلکہ فج گیا میرے یہال بھی اور اکثر یہاں مدارس میں دعا ئیس کرائی گئیں۔اسپتال میں ملا قاتیوں کا اس قدر ججوم رہتا کہ ڈاکٹر جیران ہوکر کہتا تھا کہ ایسامحبوب اور عظیم انسان جس کے اسنے قدر دان اور فدا کاروجاں نثار ہوں ابھی تک ہمارے اسپتال میں نہیں آیا۔

مولا نامنظردوسرى جكد لكصة بين:

آپ کی بے لوٹ خدمات کی وجہ سے نامعلوم آپ کی کتنی مجت لوگوں کے دلوں میں جگہ کر گئی تھی۔ جمعیۃ بستی کی طرف سے دارالعلوم فنڈ کی وصولی کے سلسلہ میں جب کہ لواور تپش کے ساتھ تیز اور تند ہوا اور طوفانی جھڑ چل رہی تھی ہم اس میں سفر کرتے ہوئے دعا کرتے تھے کہ اللہ العالمین اس سے بھی زیادہ ہم جتلائے امتحان وآلام کر دیے جائیں تو منظور کیکن محسن جماعت حضرت العلام مولانا نذیرا حمد رحمۃ اللہ علیہ کو صحت یا ب فرما کرایک بار ہمیں مسرت کا موقع عنایت فرما دے۔

جب ہے موت کی خبر آئی ہے۔ اس طرح مولانا کی زندگی تصویر بن کرسامنے موجود ہے۔ جیسے حیات میں تھی۔

ارید انسے حبه فکانما تسمشل لی لیالی بکل مکان میں لیالی بکل مکان میں لیالی کو بھانا اچا ہتا ہوں کین اس کی تصور ہر جگہ ومقام پرد کھائی دیتی ہے۔

شوق مطالعه

مولا ناعبدالصمدر حماني لكھتے ہيں:

کتب بنی آپ کامحبوب مشغلہ تھا۔ شوق مطالعہ کاسچے علم ان ہی لوگوں کو ہے جن کو قریب ہے د کیسے کا موقع ملا ہے۔ گرمی اپنے شاب پر ہے مگر ہاتھ میں پکھا لیے ہوئے مطالعہ میں مصروف ہیں۔ بعد میں جب نقابت بر ھنے گئی تو مطالعہ میں کچھ کی آگئے۔ تشیع اوقات سے بے حد بچتے۔ اسی بنا پر عام لوگوں ہے ملاقات کرتے ہوئے گھبراتے تھے۔ آپ کی کیفیت کسی صاحب دل کے ان اشعار کے عین مطابق تھی۔ آپ کی کیفیت کسی صاحب دل کے ان اشعار کے عین مطابق تھی۔

لقاء الناس ليسس يفيد شيئا سوا الهذيسان من قيل وقال

ف اقلل من لقاء الناس الا لأخذ العلم او اصلاح حال العنى لوگوں كى ملاقات ہے كوئى فائد فہيں ہوتا سوائے بكواس اور قبل وقال ك البند جهال تك بولوگوں سے ملاقات كم كرد ، بال الرعلم حاصل كرنا ہويا اصلاح حال مقصود موتوالي ملاقات ميں كوئى حرج نہيں ۔

## مولا نا كانبحرعكمي

مولانا کی تصنیفات و تالیفات مولانا کی وسعت مطالعه اور تبحرعلمی کا منه بولتا ثبوت میں۔ نیز دو ثبوت مولانا رئیس الاحرار ندوی نے مولانا املویؒ کے ایک شاگر درشید کے حوالہ سے ذکر کیے۔

(۱)۔۔حضرت مولانا کے ایک شاگرد نے بیان کیا کرتر آن کے سبق میں ایک مرتبہ
''دوف دحیم ''دولفظوں پراتن لمبی چوڑی اور بصیرت افروز تقریر فرمائی کہ پورا گھنٹہای
میں صرف ہوگیا اور شرکاء کے درس کے لیے تمام آیات کے اختیا می الفاظ پر محققانہ نظر
ڈ النے اور ان کے رموز و نکات سمجھنے کے واسطے دماغوں کے درواز کے کھل گئے۔ مولانا کی سیات تقریر کیا تھی طریق تحقیق وتفہیم قرآن کی ایک کلید تھی جس سے سینکٹروں الجھی ہوئی گھتیاں سلجھ جائیں اور در جنوں مسائل حل ہوجا کمیں۔

(۲)۔۔اس طرح اس شاگر درشید نے بتایا کہ ایک مرتبہ ' خاتم انتہیں'' میں لفظ خاتم کی لغوی تحقیق وتشر تک اور نحوی و صرفی توضیح و تدقیق میں پورا گھنٹہ صرف کر دیا اور الیم تقریر فرمائی کہ بہت سے دبنی وفکری شکوک رفع ہو گئے اور اس تقریر سے حل لغات میں بڑی مدد ملئے گئی ۔لغوی موش گافیوں میں مزا آنے لگا۔ سجان اللہ!۔گویا ایک لفظ کیا پڑھایا حل لغات کی کنجی مرحمت فرمادی۔

مولا نارئيس الاحرارندوي مزيد لكصة بين:

نیز میں نے یہ بھی دیکھا کہ اچھا چھے اہرین فن بعض مغلق عبارتوں اورعلی مباحث سیجھنے کے لیے آپ کی طرف رجوع کرتے اور مولانا مرحوم لیٹے لیٹے بڑی بے تکلفی سے

بطوع خاطرسارے عقدے کھولتے جاتے اور حاضرین اہل علم اس کیفیت کود کھے کر دنگ رہ جاتے ۔ ﷺ ، اس نحیف و نا تو ال جسم اور د بلے پتلے انسان میں کس بلا کی علمی صلاحیت و قابلیت تھی کہ بذات خودا کیک عظیم کتب خانہ معلوم ہوتے تھے۔

مولا نا ابوالقاسم خالد العربي رحماني فرماتے ہيں:

29ء میں مقام بھائی قلعہ جمیئی میں علامہ دبوی جاراللہ اور شیخ مبارک بن علی سالم کو یہ کہتے ہوئے میں نے سنا کہ سرز مین ہند میں ایک ہی مجاہد عالم ہے جو جملہ علوم پر حاوی ہے۔ وہ جستی مولانا نذیر احمد رحمانی کی ہے۔

مولا ناابوالقاسم مزيد فرماتے ہيں;

حفرت مولانا نذیراحمر کی ذات میں قدرت نے اپنے لاٹانی ہاتھوں سے بیلم وضل وریعت کیا تھا۔ آپ مفسر قر آن تھے اور محدث ومفکر تھے ،معقول ومنقول میں اپناٹانی نہیں رکھتے تھے۔ آپ علم فقہ وادب کے ایک ماہراستاد تھے۔ ندکورہ بالاعلوم کے ہر گوشہ سے آپ کا گزراس طرح ہوا جس طرح کہ کوئی شہسوار گزرتا ہے۔ آپ کا قدم اٹل قدم تھا، آپ کا مضمون ایک معیاری مضمون ہوتا تھا، جس کا آج بھی مخالف معترف ہے۔

## اندازتقرير

مولانا آزادرهمانی لکھتے ہیں کہ:

آپ کی تقریر میں بلاکی اثر انگیزی تھی ، جو بات کہتے دلوں میں اتر جاتی۔ زور بیان ایسا کہ سننے والے دم بخو درہ جاتے۔ اظہار حق میں بھی آپ نے مداہنت نہیں کی ، نہ تو

ملامت گروں کی ملامت کا ڈر، نہ کسی کی خوثی نہ تا خوثی کی پردا، غیروں کے بھرے مجمعوں میں اظہار حق سے باز نہ رہتے۔ بنارس کی معجد المحدیث میں جب آپ نے پہلا خطبہ دیا تو سمجھ دار اور سنجیدہ لوگ کہنے گئے کہ تقریریں تو بہت سی سنی میں لیکن مولانا کا انداز بیاں جداگانہ اور زالا ہے۔ ایسی تقریر تو زندگی میں پہلی بار سننے کا اتفاق ہواہے۔

شخ عطاء الرحمٰن کی وفات کے بعد دارالحدیث میں دوایک روز تعلیم بندرہی اس کے بعد شخ عبدالوہاب اور شخ حبیب الرحمٰن (پر ان شخ عطاء الرحمٰن مرحوم) رحمانیہ تشریف لائے۔۔۔ مدرسہ کی گھنٹی بجی اور رحمانیہ کا بر شغف خاموثی کے ساتھ شخ الحدیث کی درس گاہ میں سب آیا۔ مولا تا نے غم واندوہ میں ڈوبی ہوئی ایک اثر آنگیز تقریر کی جس میں طلبہ اور اسا تذہ سے مرحوم کی شفقت اور محبت کا ذکر تھا۔ ان سے فرزندوں اور عزیزوں کی طرح مرحوم کی شفقت اور محبت کا ذکر تھا۔ ان سے فرزندوں اور عزیزوں کی طرح مرحوم کے برتاؤ کی یادشی۔ ان کی لغزشوں اور معمولی معمولی غلطیوں پر مرحوم کے عفود درگزر کے تئے۔ مرحوم کی نوازش واکرام کے نہ بھلائے جانے والے واقعات کا اعادہ تھا۔ آپ کی وفات سے ملت اسلامیہ کوصد مہ پنچا تھا۔ اس کے واضح اشارے شخا اور مرحوم کے تی میں دعائے مغفرت تھی۔ غرضیکہ مولا نا کی اس تقریر نے ہرخض کو آبدیدہ کر دیا۔ شخ عبدالوہا ب اور شخ حبیب الرحمٰن کی آئے کھوں میں تیرتے ہوئے آنسوؤں کا منظر اب تک میری نگا ہوں میں گھوم رہا ہے۔

مولا ناعبدالصمدر حمانی لکھتے ہیں:

جس مقدس ہستی نے علم ودانش کے پورے ملک میں دریا بہائے ، تبلیغ وارشاد سے

یور نے ملک کو جگایا، آ ہٹم آ ہ وہ بلبل شیرین نوااب ہمیشہ کے لیے خاموش ہے۔
جس کی آ واز وں سے لذت محیر اب تک گوش ہے

وہ جرس کیا اب ہمیشہ کے لیے خاموش ہے

اس طرح چپ ہے گویا سکوت کی شم کھالی ہے۔اورالیی نیندسوگیا کہ پھراس کے بعد
کوئی بیداری نہیں۔ آ ہ وہ قلم کا سلطان ، تقریر کا شہنشاہ ، وہ مفکر اعظم و فاضل اجل واکمل کل

تک دنیا کوصوراسرافیل بن کرمتنبه کرر ماتها آج وه شهرخموشال میں جاچھپا۔

مولا ناصفی الرحمٰن مبارک بوری لکھتے ہیں:

مولا نارحمۃ اللہ علیہ کی حرکات وسکنات کی ایک ایک تصور نظروں کے سامنے گھوم رہی ہے۔۔۔۔ یہ ایک عظیم مجمع سے خطاب فر مارہے ہیں۔ آپ کی قوت استدلال نے سامعین پراس طرح سکوت طاری کردیاہے گویاان کے سرول پر پرندہیں۔

## انداذِتحرير

مولانا آزادر حمانی لکھتے ہیں:

مولانا کی تحریری دل گداز، پراٹر اور حثو وزوائد ہے پاک ہواکرتی تھی۔ جبکی کی بات کی گرفت کرتے تواس کے فرار کے تمام راستے مسدود ہو جایا کرتے تھے۔ تر دید میں دلائل کے انبار لگا دیتے اور تمام دلیلیں متنداور معتبر ہواکرتی تھیں۔ حوالوں میں بڑی احتیاط برتے ۔ کسی کی کوئی بات کسی دوسرے کی تحریر ہے تبوت میں پیش کرنی ہوتی تو جب تک اصل مرجع ہے اس کا مقابلہ نہ کر لیتے مطمئن نہ ہوتے۔ ایک مرتبہ ایک بڑے مصنف کے بارے میں فرمایا کہ ان کے حوالوں پر مجھے اعتماد نہیں ہے بار بار کے تجر بوں کے بعد اس نتیجہ پر پہنچا ہوں تم بھی اصل سے مقابلہ کے بغیران کے حوالوں پر اعتماد نہ کرو فرضیکہ مولانا بی خصوصیات کے اعتبار سے بگاندروزگار شخصیت کے مالک تھے۔ مجھ سے بار بار فرمایا کہ جب کسی کے رد میں مجھے کوئی جوائی مضمون لکھنا ہوتا ہے تو جب تک تمام دلائل نہ لکھ لوں مجھے چین نہیں آتا۔ مختصر الفاظ میں ایسا ٹھوس ، محقول اور دندان شکن جواب دیتے کہ آپ کی قادرالکلای پر چیرت ہوتی۔

مولانا عبدالرؤف نے مولانا مرحوم کے زورقلم اور قوت تحریر کے بارے میں مولانا قاری عبدالرشیدصا حب خانجمانیوری کی ایک روایت نقل کی۔قاری صاحب فرماتے ہیں:

ایک مرتبہ مجھے دیو بند جانے کا اتفاق ہوا تو اپنے دوست مولانا فریدالوحیدی کے توسط ہے مولانا عام عثانی مدر بجل ہے بھی ملاقات کی ۔ دوران گفتگو میں نے عامر صاحب ہے پوچھامیدان صحافت میں آپ آئی مدت ہے سرگرم عمل ہیں۔کیا آپ بتا سکتے ہیں کہ ہنداور
پاکستان میں آپ کی نظر میں قابل مذکرہ اہل قلم کون کون ہیں؟ عامر صاحب نے اس ذیل
میں کئی نام لیے اور ساتھ دی کہا کہ بنارس میں ایک مولا نا نذیر احمد صاحب ہیں جن کا زور قلم لا
مثال ہے۔ان کا قلم اختلافی مسائل میں نہایت مضبوط اور لا جواب ہے۔ دوسرے مسلک کا
کوئی بھی عالم بماری نظر میں ایسانہیں جواسپے مسلمات کی جمایت میں مولا نا کا مقابلہ کر سکے۔
مولانا آزادر جمانی کا بیان ہے:

کیم جون ۱۹۳۸ء میں آپ کے مربی محسن جناب شخ عطاء الرحمٰن نے جب دار آخرت کا سفر اختیار کیا تو دار الحدیث رحمانید و بلی کے فرزندوں اور جمدردوں پر کیا گزری اس کے بیان کرنے سے قلم کی زبان قاصر ہے۔ محدث کے جولائی ۱۹۳۸ء کے شارہ میں مولانا نے اپنی قلمی داردات کو جن الفاظ میں قلم بند کیا ہے آج بھی اسے پڑھ کر آئھیں غم ناک ہو جاتی ہیں۔ (خواہش مند حضرات اس کا مطالعہ فر ماکرمولانا کے فن تحریر اورزور قلم کی داددیں)۔ مولانا رکیس الاحرار ندوی فرماتے ہیں:

مولانامرحوم کے زمانہ طالب علمی کا ایک طویل مضمون (بطور مکتوبات) ہمارے سامنے موجود ہے جواخبار'' اہلحدیث' امرتسر میں بعنوان' کھلی چھی بخدمت جناب مولا نا ابوالجلال صاحب ندوی'' شائع ہوا ہے۔ (اہل حدیث الرجون ۱۹۲۷ء برطابق ۱۳۳۴ھ) آپ نے اپنے شکست خوردہ مخاصم ومناظر کومخاطب کرتے ہوئے ایک شعر تقل کیا ہے:

نازک کلامیاں میری توڑیں عدو کا دل میں وہ بلا ہوں شیشے سے پھر کو توڑ دوں

غور فرمائیں کہ زمانہ طالب علمی میں آپ کے مضامین کتنے وقع ہوتے سے کہ المحدیث امرتسر جیسے معیاری اخبار میں شائع کیے جاتے تھے۔ ای زمانہ میں آپ کے انداز استدلال وعقیق اور اتمام ججت کی زبردست صلاحیتیں موجود تھیں۔ ماہرین فن آپ کے مقابلہ سے کتراتے تھے۔

فتنے تیری جنون سے کہاں اٹھ نہیں کتے جادد تیری آکھوں سے کہاں ہو نہیں سکتا مولاناصفی الرحمٰن مبارک یوری لکھتے ہیں کہ:

مرحوم (مولانا نذیراحدرهانی ")انتهائی کهنه مثل اور شگفته قلم کار سے ۔ آپ کی شان میں محت گرامی مولانا ذاکرندوی نے نوگڈھ کا نفرنس کے موقع پر کہاتھا۔ محت گرامی مولانا ذاکرندوی نے نوگڈھ کا نفرنس کے موقع پر کہاتھا۔

اور علامہ نذریہ احمد ہیں بے شک بے نظیر جن کے خامے کی روانی جیسے دریا کا خرام

ايك اورمقام برلكھتے ہيں:

24ء کے بعد اہل قلم فضلاء نے ''اہلحدیث امرتس'' کے دوبارہ اجراء کے لیے آپ کو سرگودھا (مغربی پاکستان) آنے کی دعوت دی۔ آپ اس کے لیے تقریباً تیار ہوگئے۔ لیکن چوں کہ آپ کوطبعاً تعلیمی مشاغل سے زیادہ شخف تھا اور ترک وطن بھی آپ پسندنہیں کرتے تھے اس لیے آپ نے سرگودھا جانے کا ارادہ فنح کردیا۔ (اہل حدیث امرتسر کے دوبارہ اجراء کے لیے مولانا کی ضرورت ان کی قلمی ثقابت اور تحریری مہارت کا نبوت ہے )۔

## محدث كى ادارت

مولانا آزادرهمانی لکھتے ہیں:

دارالحدیث کامشہور ماہنامہ''محدث'' بھی اس کے ایڈیٹرمولا ناعبدالحلیم ناظم صدیقی کے انتقال کے بعد آپ کی ادارت میں آگیا۔ اس وقت سے آخر تک آپ برابراس کے مدری حیثیت سے کام کرتے رہے۔ آپ کی ادارت کے زبانہ میں اس میں دوسرے اہل قلم کے بیش قیمت مضامین کے علاوہ آپ کے اثر انگیز، دل گداز اداریے اور مختلف مسائل پر محققانہ مضامین نے محدث کی قدرو قیمت کو بہت بڑھادیا۔ آپ کی ادارت کے زبانے میں محدث کے اندر فتاوی کے باب کا اضافہ ہوا۔ استضارات کے جواب میں حضرت مولانا عبیداللہ رحمانی صاحب مظلہ العالی کی جامع اور پراز تحقیق نگارش نے اس رسالہ کی افادیت

کواس قدروسیج کردیا تھا کہا یک موقع پرمولا نا ابویجیٰ امام خان نوشہروی مرحوم جیسے صاحب علم اوراہل قلم کوفر ماتے ہوئے میں نے اپنے کا نوں سے سنا ہے کہ:

میں جب تک محدث کے استفسارات اوراس کے جوابات پڑھنہیں لیتا مجھے نیند نہیں آتی۔

مولا نارئيس الاحرارندوي لکھتے ہیں:

مولانا مرحوم کی زندگی کے دوسرے اہم پہلوؤں پر روشنی ڈالنے کی بجائے آپ کی صحافت کے تذکرے کوہم نے اس لیے مقدم رکھا کہ زمانہ طالب علمی ہی ہے آپ بزم صحافت میں شریک ہوکرعلمی کام کرنے لگے تھے۔اورا بنی دل کشتح پروں کے ذریعے اہل علم کے دلوں میں گھر کرتے جارہے تھے۔آپ کی اپنی تحریری صلاحیتوں کو د پکھتے ہوئے مہتم دارالحدیث نے مؤ قر جریدہ محدث دہلی کا آپ کواٹدیٹر بنا دیا اور آپ کے معزز ومکرم دوست و رفيق كارحفزت يشخ الحديث مولانا عبيدالله صاحب مبارك يوري مرظله العالى كواس كأتكران اعلی بنادیا۔ان دونوں کی تحریری خدمات نے محدث کو جار جا ندلگا دیے۔ پر چہ بہت مقبول و مشہور ہوا اور اس کے فکر انگیز اور بصیرت افروز مضامین نے ملک میں دھوم مچا دی۔ ہر پر چپہ دارالحدیث کو بیرونی ممالک میں متعارف کروانے میں بڑا مددگار تابت ہوااور صرف یہی نہیں بلکہ اکابرین جماعت کی سیرت وسوانح مرتب کرنے کے لیے اس سے بہت فیتی مواد جمع کر دیے۔ادراس زبانہ کے حالات مجھنے کے لیے بیش قیمت معلومات فراہم کردیں۔اس رسالہ کے ذریعے بلیغ دین اورارشاد واصلاح کی بڑی خدمات سرانجام دی گئیں جن کا انداز ہمحدث كى فاكلول كے مطالعہ سے موسكتا ہے۔آپ كے بيان كى فصاحت و بلاغت سلاست وروائكى ، برجنتگی و ب باک ، طرز نگارش کی دکشی اور جادبیت اور طریق ادا کے حسن و جمال میں یقییناً دلول نے روح چونک دی۔ چٹا نچداز راہ تحدیث نمت آپ نے ایک مرتبہ فرمایا:

ناظرین کرام! آپ کومبارک ہوکہ آپ کے خالص دین خادم اور بے کو شقیقی مصلح محدث کی زندگی کی چھٹی بہار پوری ہوگئی۔ یہ نمبراس کے چھٹے سال کا آخری پر چہہے۔اب آئندہ ماہ ئی ۱۹۳۹ء سے اس کا ساتو ال سال شروع ہوگا۔ محدث نے اپنے اس شش سالہ دور حیات میں آپ کی کیا خد تمیں سرانجام دیں اور کس کس طرح آپ کو آپ کے فرائض یاد ولائے کن کن موقعوں پر اسلام کی صاف اور سیدھی تعلیمات پیش کر کے آپ کی تجی رہنمائی کی ۔ کہاں کہاں آپ کی بے راہروی پر آپ کوٹو کا۔ ان با توں کے حج فیصلہ کا حق تو در حقیقت ان حضرات کو ہے جنھوں نے از راہ ذرہ نوازی محدث کے مطالعہ کی زحمت گوارہ فرمائی ہو ۔ لیکن از راہ تعلق اور خود ستائی نہیں بلکہ رب کے انعام واحسان کی تحدیث و اعتراف کے حود پر مجھے اس حقیقت کے اظہار میں قطعاً کوئی تا مل نہ کرنا چاہیے ۔ کہ پھر اللہ محدث کے قدر دانوں کی تعداد روز بروز برور ہی ہے۔ اور شاید یہ کہنا مبالغہ نہ ہوگا کہ آئ میں اس کی عمر کے رسائل اور اخبارات میں تو کہا اس سے پہلے جاری شدہ جرائد ورسائل ہی آئی قلیل مدت میں کثر ت اشاعت کے اعتبار سے اس کی ہمسری کا دوکئی نہیں کر سکتے ۔ حالا نکہ ہم نے اس کی اشاعت برو ھانے کے لیے بھی کہی تم کا پرو پیگنڈ ہ نہیں کیا اور نہ اخباروں کو اور رسالوں کے ایڈیوں کو ہم ہے کر تقریف میں گئی ہوئی کی ہوئی تو باری شدہ جرائد وی کوئی تیاں کی ہمسری کا دور پر و نقاء واحباب ہے صافہ اشار شائع کیا۔ حالا نکہ تا جروں کی طرف سے اصرار ہوتے بلکہ خاص احباب نے اس کا مشورہ بھی دیائیوں کو مشورہ بھی دیائیوں کو مشام کی بلندی نے ہمیں اس کی اجازت نہ دی ۔ ۔ ان کی مشورہ بھی دیائیوں نمارے مقاصد کی بلندی نے ہمیں اس کی اجازت نہ دی ۔ ۔ ان کے ۔ ۔ ان کا مشورہ بھی دیائیوں نہ دیں تا کی طرف سے اصرار ہوتے بلکہ خاص احباب نے اس کا مشورہ بھی دیائیوں نمارے مقاصد کی بلندی نے ہمیں اس کی اجازت نہ دی ۔ ۔ ان کے ۔

میر نے خیال میں مولانا کی ذات ہے متعلق اس پہلوکو واضح کرنے کے لیے مولانا کا ہے۔ یہ بیان بہت کافی ہے لیکن ایک دوسری شہادت ہم منبجر رسالہ محدث کی پیش کرنا بھی مناسب سمجھتے ہیں جومولانا مرحوم کے انقلابی طرز نگارش کے لیے تعارف کا کام دے سکے گا۔ منبجر صاحب نے فرمایا کہ:

''حضرت مولانا نذیر احد رحانی کاتح بری خطبه صدارت اتنااہم اور سبق آ موز اور عبرت خیز ہے کہ ہرمسلمان کواس پر ٹھنڈے دل ہے غور کرنے کی ضرورت ہے۔'' محد ث کے بعض اہم مضامین کے عنوانات

(۱) بچوں کے اخلاق وعادات کی ذمہ داری دالدین پر۔(۲) مائیں اور تعلیم ادلار (۳) طلبا کی اصلاح و تربیت کامؤ ثر طریقہ (۴) مخالفین اسلام کی تبلیغی کوششیں اور مسلمانوں کے لیے تازیانہ (بیمولانا کاتحریری خطبہ صدارت جوجمعیۃ الطلبہ آسام و بنگال کے چو تھے سالانہ اجلاس منعقدہ ۲ راگست ۵ ء بھا ٹک جبش خال دہلی (۵) موجودہ روشن خیال مسلمان (۲) تصویر کا دوسرارخ (بیمولانا بستوی کے ایک مضمون مالداروں کی دولت میں غریبوں کاحق کے متروک اور نامکمل پہلو کی توضیح ) (۷) ماہ رمضان کی آ مداور مسلمانوں کے لیے خوشخبری (۸) چاند اور سورج گربن کے احکام (۹) ماہ رمضان وشوال مسلمانوں کے لیے خوشخبری (۸) چاند اور سورج گربن کے احکام (۹) ماہ درمضان وشوال (۱۰) معراج نبوی اور اس کی برکتیں (۱۱) ماہ شعبان اور شب برات (۱۲) ماہ ذی الحجہ اور محرم کی یادگار (۱۳) ایک بارگاہ اور بنائی جائے گی (۱۳) کیا بیہ جائز ہے؟ (حرمت تعزیہ)

## دیگراخبازات میں مولا ناکے مضامین

مولانا آزادرهمانی لکھتے ہیں:

دارالعلوم احمد بیسلفیه در بهنگ میں قیام کے دوران آپ نے 'الهدیٰ' کی خدمت بھی کی ہے۔ اس میں کتنے مضامین ایسے ہیں جن پر موصوف کا نام نہیں ہے۔ مثلاً ۱۹ امریکی ۱۹۳۹ء کا افتتاحیہ بعنوان ' تذکار شہیداں اورائل حدیث' اور ۱۹ امریکی ۱۹۳۹ء کی اشاعت میں ' فتنداشتر اکیت' کے عنوان سے جوضمون شروع ہوا ہے اور پانچ قسطوں میں اختتام میں ' فتنداشتر اکیت' کے عنوان سے جوضمون شروع ہوا ہے اور پانچ قسطوں میں اختتام پذیر ہوا ہے (وہ بھی آپ ہی کا لکھا ہوا ہے۔ ملک کے دوسرے اخبارات اور رسائل مثلاً ' زندگ' رامپور، اخبار ' مجنور، ' مصباح' ' مصفہ بنیاں، انصاف، اللہ آباد مرحوم ' زندگ' رامپور، اخبار ' موجودہ ' المجدیث' وہلی ، ' ترجمان' وہلی ، ' الاعتصام' الا ہور، اخبار ' محمدی' مرحوم وغیرہ میں بھی وقافو قا آپ کے مضامین شائع ہوتے رہے ہیں۔ فصانیف

مولانا کی تصانیف کابالاخصار تذکرہ ذیل میں کیاجاتا ہے: ا۔ انوار المصابیج: ڈاکٹر محمد یونس صاحب محمدی مولانا کی اس کتاب پر تبعیرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں: یہ کتاب مولانا حبیب الرحن اعظمی کے رسالہ ''رکعات تراوی '' کے جواب میں کھی گئی ہے۔ ''انوار المصابح'' کے پڑھنے سے بیمحسوں ہوتا ہے کہ علم کا دریا جونہایت سکون ووقار کے ساتھ بہتا چلا جارہا ہے۔ درمیان میں کوئی چے وخم نہیں اور نہ کہیں لکنت ہے۔ بات کے ہر پہلو کو واضح کرتے ہوئے احقاق حق کرتے جارہے ہیں۔ اور جہال بھی گرفت کی ہے وہ انتہائی مضبوط ہے۔ اس کے باوجود کسی لفظ سے مخاطب کی تنقیص متر شح نہیں ہوتی۔

جب مولا ناابویجیٰ امام خال نوشهروی اپنی معروف کتاب'' تراجم علاءِ المحدیث' کی شخیل کرر ہے تھے ان دنوں مولاً تا ابوعلی اثری نے ان کو خط لکھا۔ اس میں مولا نا کی اس تصنیف کا ذکر خیر بھی کیا ، لکھتے ہیں:

اس کام (تراجم علاء المحدیث) میں آپ کومد فی الحدیث مولانا نذیراحد دہلوی سے لل سکتی ہے کہ ان کو بھی باشاء اللہ اردو میں کھنے پڑھنے کا بڑا ذوق ہے۔ ان کی تالیف کردہ کتاب "کرکعات التراوح" ان کے ذوق تصنیف و تالیف کی پوری نماز ہے۔ جس کے مداح مولانا شاہ معین الدین ندوی ایڈیٹر 'معارف' 'عظم گڈھاور مولانا عام عثانی (حنفی) ایڈیٹر تجلی دیوبند جیسے مصنف واہل قلم جیں۔ اوران کی اس کا میاب تصنیف پران کومبار کباددی ہے۔ کے سام میں اللہ میں معرکۃ القلم یاد کا مرکز القلم یاد گار ہے۔ گار ہے۔

سا۔ اہل حدیث اور سیاست: مولانا نذر احد رحمانی نے اس کتاب میں تحریک اہلے حدیث اور اس کتاب میں تحریک اہلے دیث کے اس کتاب کی حوالوں سے ذکر کیا ہے۔ علماء نے اس کتاب کی بہت تحسین کی ہے۔ جب بید کتاب بالا قساط'' ترجمان'' میں شائع ہور ہی تھی اس وقت کا مولانا نوشہروی کا تبصرہ ملاحظ فرمائیں۔

مولا ناعبدالعليم صاحب ما برسمراوي لكھتے ہيں:

یا کشتان کے مولانا امام خال نوشہروی نے مولانا کو خط میں لکھا کہ آپ اس سلسلہ

(اہلحدیث اور سیاست) کو ضرور پایہ تکمیل تک پہنچا کر کتابی شکل میں شائع فرمائیں۔ یہ ہماری دلی تمنا ہے۔ اگر خدانخواستہ ہم تکمیل سے پہلے ہی اللہ تعالیٰ کے ہاں بلا لیے جائیں تو ایک نیخ ہماری دوح کی تسکین کا باعث ہو۔ ایک نیخ ہماری دوح کی تسکین کا باعث ہو۔

- س۔ موصوف مرحوم کے نادر جواہر پاروں میں مئی ۱۹۳۹ء کا افتتا حیہ'' (الہدیٰ در بھنگہ) سے جوبعنوان ''شاہ شہیداں اور اہل حدیث' شائع ہوا تھا۔
- ۵۔ پانچواں شہرہ آفاق مقالہ''تحریک اہلحدیث' ہے۔ جو ہفت روزہ اخبار''الہدیٰ'' ۱۹۵۵ء کے دارالعلوم نمبر میں مرحوم نے سپر وقلم فر مایاتھا جوتقریباً ۲اصفحات پر پھیلا ہوا ہے۔اس مضمون کی پوری سرخی سیہے: ''تحریک اہلحدیث۔۔تاریخ ماضی کا ایک ورق'۔
- ۱۹۴۵ء کی اشاعت میں ایک اور مضمون '' فتنہ اشتر اکیت' کے عنوان سے شاکع ہوا۔ افسوس وہ اخبار اس وقت سامنے ہیں ہے ورنہ آج اس روٹی کیڑے کے کنعروں کے زمانے میں بے درزاق و بے خداوالی تحریک کمیونزم کے سلسلہ میں پچھ روشنی ہم پہنچادی جاتی۔
- ے۔ مولانا مرحوم کا نہایت ادق اورعلمی مضمون بصورت فتو کی ہے جوتر جمان ۲ ۱۹۵ء میں بعنوان' فرائض کے ایک مسئلہ کی تحقیق''شائع ہواتھا۔ بیا یک سائل کا جواب ہے۔

## مركزي دارالعلوم بنارس اورمولانا

بالومحمة شفيع ماليركونلو ي لكصته بين:

مولانا عبدالمتین اور قاری احمد سعید صاحب کی جدائی کے بعد سرز مین بنارس میں مرکز می دارالعلوم کے سلسلہ میں تو پوری جماعت کی امیدیں مولانا رحمانی مرحوم سے وابستہ تھیں لیکن افسوس کہ وہ بھی داغ مفارقت دے گئے۔

> بادہ کش جو تھے پرانے وہ سب اٹھتے جاتے ہیں کہیں سے آب بقائے دوام لا ساتی مولانا مختارا حمد ندوی کا بیان ہے کہ:

مولا نامرحوم کوان علاء ہے بڑی وحشت تھی جوامراء کے درباری اوران کے کاسہ لیس

بن کردین و جماعت کی جڑوں کو کھو کھلا کررہے ہیں۔جس کی وجہ ہے کلم دین کی شان اور علاء کے وقار کو نقصان پہنچ رہا ہے۔مولا نا اکثر و بیشتر کہا کرتے تھے کہ جمیں مدارس اسلامیہ سے دین و ملت کے ایسے بے باک داعیوں کو پیدا کرنا چاہیے جو پوری جرائت و جسارت کے ساتھ انجام ساتھ دین کاعلم بلند کر سکیں اور توم کی قیادت کے فرائض پوری اولوالعزی کے ساتھ انجام دے کیس۔ان جذبات کی تحمیل کے لیے وہ مرکزی دارالعلوم کے تعمیری اور تعلیمی مراحل کو جلد از جلد طے کرانے کی فکر میں تھے اور لاریب کہ انھوں نے اپنی زندگی کی آخری سائس جلد از جلد طے کرانے کی فکر میں تھے اور لاریب کہ انھوں نے اپنی زندگی کی آخری سائس تک جماعت کے اس عظمی منصوبے پراپنی تمام تو انیاں صرف کرڈ الیس۔

۵رئی ۱۹۱۵ کومرکزی دارالعلوم کی تعلیمی کمیٹی کا جلہ ہوااس وقت بھی مرحوم ہرگزاس لائق نہیں سے کدد ماغی کام سرانجام دے کیس ۔ وہ کسی پہلوھوڑی دیر بیٹے بھی مرحوم ہرگزاس اس کے باوجودان کے عزم وایٹارکا بیعالم تھا کہ دارالا قامة بنارس میں دارالعلوم کی تعلیمی کمیٹی کے جلہ میں بحثیت کنوبیز ۹ ہج سے ۱۱ ہج تک مسلسل تین گھنٹے نہ صرف شریک رہے بلکہ جلسہ کی ایک ایک بحث میں نمایاں طور پر حصد لیا۔ اور ان کی رہنمائی میں تمیٹی نے مرکزی دارالعلوم کے نصاب کا ایک فاکہ تیار کیا۔ یہی فاکہ آئندہ مرکزی دارالعلوم کے تعلیمی مصوبوں کی عملی شکل اختیار کرے گا۔ اور اس شاہراہ علم پر مرکزی دارالعلوم کا قافلہ اپنی تعلیمی منرل کی طرف گامزن ہوگا۔

مولا ناعبدالوحید ناظم انجمن جامعه رحمانید نیوره بنارس "مرکزی دارالعلوم سے متعلق ایک ضروری اعلان" کے ضمن میں مولا نا نذیراحمد رحمانی کی ایک وصیت کا تذکره فرماتے بیں ۔ لکھتے ہیں کہ مرحوم نے بنارس سے رخصت ہوتے وقت ہمیں جو وصیت فرمائی تھی وہ ستھی:

کہ ہم نے قوم اور جماعت سے وعدہ کیا ہے کہ مرکزی دارالعلوم آیک مثالی درس گاہ ہوگی اوراس میں ایسے علاء کی تعلیم وتر بیت کا انظام کیا جائے گا جودین اور دنیاوی دونوں صیثیتوں ہے اپنے اندرملت کے مسائل حل کرنے کی صلاحیت پیدا کرسکیس ۔ اس لیے کسی طرح کی ترغیب تاتح یص میں آ کر مجلت بہندی ہے کام نہ لیں اور جب تک ایسا شاف اور عملہ فراہم نہ ہو جائے جو ہمارے اس وعدہ کو پورا کرنے کا اہل ہواس وقت تک مرکزی دارالعلوم کے افتتاح کے لیے جلدی نہ کرنا۔ اگر ایسا کیا گیا تو یہ ایک غلط اقدام ہوگا جس کی تلافی تازیست نہیں ہوسکے گی۔ مولا نا ابوعلی اثری رقم طراز ہیں:

بنارس میں مرکزی دارالعلوم اہل حدیث کی عمارت کے سنگ بنیاد کا جلسہ ہونے والا تھا۔ مولا نا نذیر احمد رحمانی نے جامعہ رحمانیہ کے لاکق مدرس مولا نا آزادر حمانی کومیرے پاس بہدئی گرامی نامہ دے کر بھیجا۔

بسم الثدالرحن الرحيم

مَرم ومحترّم جناب مولا ناابوعلى صاحب! مرم ومحترّم جناب مولا ناابوعلى صاحب!

السلام عليم ورحمة اللدوبركانة

نظل البی سے امید ہے کہ آپ کا مزاح بخیر ہوگا۔ آپ کو اطلاع ہو پھی ہوگی کہ ہنارس میں الجحدیث کے 'ایک مرکزی دارالعلوم'' کے قیام کا فیصلہ کیا گیا ہے جس کی تاسیس ۲۹ نومبر ۲۳ ء کوہونے والی ہے۔ اس سلسلہ کے بعض پوسٹر بنارس میں چھپوائے گئے ہیں مگروہ کا تب چلا گیا ہے۔ اب کوئی دوسراا چھا کا تب نہیں مل رہا۔ مولا نا آزادر جمانی کو آپ کی خدمت میں بھیجا جارہا ہے کہ وہاں آپ کی توجہ سے خاطر خواہ طریقتہ پر بیکام انجام پا جائے تو ہم آپ کے ممنون ہوں گے۔ مولانا مجیب اللہ صاحب کی خدمت میں سلام مسنون عرض ہے۔

والسلام

نذ براحمه بنارس

مولا نا کے مکتوب گرامی سے بیداندازہ لگانامشکل نہیں کہ مولا نا کو مرکزی دارالعلوم سے س حد تک تعلق خاطراور دلچیں تقی کہ سنگ بنیاد کے پوسٹر تک بنوانے اور چھپوانے کے لیے خودسر پرستی فربار ہے ہیں۔ نیز بیہ بات بھی معلوم ہوئی کہ مولا نا کتابت کے معاطع میں بڑے باذوق تھے۔

### شادی اوراولا د

مولانا آزادرهمانی لکھتے ہیں:

مولانا نے اپی زندگی میں تین شادیاں کیں۔ پہلی شادی کا ٹھر آوں ہوئی جس کا ریاوے شیش بتھر اروڈ ہے جو بھٹنی کی لائن میں مئوسے تین چارشیشن آ گے ہے۔ اس شادی سے مولانا سے ایک لڑکی پیدا ہوئی جو سات آ ٹھ سال کی ہو کر انتقال کر گئی۔ اس بیوی کے انتقال کر جانے کے بعد دوسری شادی مجوجا پور ہوئی جو شلع غازی پور کا ایک موضع ہے اوراس کا آشیشن پیپری ڈیہ ہے۔ اس شادی سے بھی ایک لڑکی تھی جس کا نام زیب النساء تھا کی نین ہے بھی کم عمری ہی میں انتقال کر گئی۔ بید بیوی خوش آ کند ثابت نہ ہوئی۔ اس لیے مولانا نے طلاق دے کر اسے علیحدہ کر دیا۔ تیسری شادی گاؤں کے شخ عبدالرحمٰن کی لڑک سالے حالی نین اولا وزینداور صالح خاتون سے ہوئی جو اب تک بقید حیات ہیں۔ ان سے مولانا کی تین اولا وزینداور دولڑکیاں ہیں۔ لڑکوں کے نام علی التر تیب آفاب احمد، ہلال احمد مون تی ہیں۔ بڑک ملازم ہیں اور نہال احمد جوئی کا رضیہ خاتون ہے۔ آفاب احمد مون تی ہیں۔ البتہ ہلال احمد میں ایک جگہ ملازم ہیں اور نہال احمد تیں معاروف ہیں۔ البتہ ہلال احمد جامعہ میں کو بلغی مشن پر نا کیجریا (افریقہ) جامعہ اسلامیہ مدینہ مورہ سے فراغت کے بعد جامعہ بی کو بلغی مشن پر نا کیجریا (افریقہ) میں مامور ہیں۔ البتہ ہلال احمد عاضی میں ایک تیم یا (افریقہ) میں مامور ہیں۔ البتہ بلال احمد علی نامور ہیں۔ البتہ بلال احمد علی نامور ہیں۔ البتہ بلال احمد علی تعدی کو بلغی مشن پر نا کیجریا (افریقہ) میں مامور ہیں۔ البتہ للائم ہیں۔ البتہ بلال احمد علی تعدی کو ایک میں ایک تعدی اسلامیہ میں ایک تعدید علی اسلامیہ میں ایک تعدی کو البیال اعتماد میں اللہ تعدید علی تعدید علی انتقال کی تعدید میں کو انتقال کو تعدید علی انتقال کا تعدید علی انتقال کی تعدید علیدہ علی اسلامیہ میں اور بیں۔ اللہ تعدید علی کو تعدید علیدہ علیدہ علی انتقال کی تعدید علیدہ علیدہ علیدہ علی ہیں۔ ان سے میں کو تعدید علیدہ علیدہ علیدہ علیدہ علیدہ علیدہ علیدہ علیدہ علی ہیں۔ ان سے میں کو تعدید علیدہ علی

## سفرآ خرت

مولا ناعبدالوحيد ناظم المجمن جامعه رحمانيه بنارس لكصة بين.

سرمئی کو حالت تشویش ناک ہوگی۔ آواز بالکل بند ہوگی۔ اسی دوران شخ الحدیث مولا نا عبیداللہ رحمانی صاحب مبارک پوری کو اطلاع دی گئے۔ وہ تشریف لائے ، بنارس فون کیا گیا۔ وہاں کی سب سربر آوردہ شخصیات اور جامعہ رحمانیہ کے اسا تذہ بھئے گئے۔ مؤ ناتھ بھجن سے بھی اکابر کے کئی قافلے آچکے تھے۔ جن میں مقامی علم المحدیث ، مدارس کے ناظمیدن ، مقامی و بیرونی مدسین اور مقامی رؤساء بھی شامل تھے۔ ان تمام علماء ومشائخ اور عالمین و جبر وئی مدسین این تیان کے رہنے تیس منٹ (۳۵۔۳۵) پریہ بطل جلیل اللہ کے صفور جا پہنچا۔ موت سے قبل مولا نا کے جبرے پر ایسی رونق وشادانی اور نورانیت آگئ تھی

کہ چڑخص کادل گواہی دے رہاتھا کہ مولا ناپرانوار و برکات الہیکانزول ہورہا ہے۔
مولا نا کو بعد نماز عشاء شسل دیا گیا اور کفنانے کے بعد آپ کا جسد فاکی رونمائی کے
لیے رکھ دیا گیا۔ آس پاس کی بستیوں کے علاوہ بنارس کے پچھلوگوں کی آمد کا انتظار تھا۔ اس
لیے آپ کا جنازہ ساڑھے گیارہ بج شب اٹھا۔ آپ کے جنازہ میں کئی ہزار آدی شریک
تقے۔ نماز جنازہ شخ الحدیث مولا ناعبیداللہ رحمانی صاحب نے پڑھائی۔ ساڑھے بارہ بج
شب تدفین عمل میں آئی۔ اس کے بعد سوگوارا آہتہ آہتہ اپنے اپنے گھروں کو روانہ
ہوگئے۔

مولا ناعبدالوحيدصاحب مزيد فرماتے ہيں:

تقریباً ۱۵ سال سے مولانا بنارس کو اپنا وطن بنا بچکے تھے مگر انقال سے پچھ دن پہلے آپ کے دل میں تبدیلی آب و ہواکی غرض سے اپنے وطن موضع املو جانے کی شدیدخواہش پیدا ہوئی۔ چنا نچہ ۱۲ مرکئی کو ایمبولینس کار سے آپ کو وطن پہنچا دیا گیا۔ بالآخر ۳۰مکی کو سے درخشندہ آفاب ہمیشہ کے لیے غروب ہوگیا۔

### غائبانهنما زجنازه

ا۔ مورکتسب بھائکہ جش خال۔ خطیب جناب مولا ناتقریظ احمد صاحب سے محبر کتسب بھائکہ جش خال۔ خطیب جناب مولا ناعبد العمد صاحب رحمانی سے مسید حضرت مولا ناعبد الو ہائ خطیب مولوی عبد الما جدصاحب سے مسید حضرت مولا ناعبد الو ہائ خطیب جناب مولوی عبد الحفیظ۔ مسید ولدر سر ریاض العلوم اردو بازار جناب مولانالل محمد صاحب بستوی ۲۰ مسید دائل حدیث کی عبد القادر صاحب سے جناب مولا نامجد داؤد صاحب جی بی روڈ۔ کے مسید اہل حدیث و بلی حسام الدین صدر جناب مولا نامجد داؤد صاحب جی بی روڈ محمد دائل حدیث و بلی حسام الدین صدر جناب مولانا عبد الطیف صاحب ۸۔ مسید اہل حدیث بازار اجمیری گیٹ جناب مولوی حبیب الرحمٰن صاحب مولانا کی نماز جنازہ میں کثیر تعداد میں علماء ومشائخ شریک ہوئے۔ جولوگ وفات کی اطلاع نہ بانے کی وجہ سے جنازہ میں شریک نہ ہوسکے ان کو وفات کی اطلاع کے ساتھ فائل نہ نماز جنازہ کی تلاعی کے ساتھ فائل نہ نماز جنازہ کی تعلین بھی کی گئی۔ جیسا کہ مولانا ابوعلی اثری کھتے ہیں:

اس (وفات) کے دوسرے دن مولا ناعبدالوحید ناظم اعلیٰ مرکزی دارالعلوم بنارس کی طرف سے مولا نا کے انقال پر ملال کی اطلاع میرے پاس بھی آگئی جس میں مرحوم کے غائبانہ نماز اوران کے حق میں تمام لوگوں کے ساتھ دعا معفرت کی ہدایت فرمائی گئی تھی۔ اسی طرح مولا ناعبدالوحید صاحب نے مولا نا کے بارے میں تحریر کر دہ مضمون میں بھی لوگوں سے مولا ناکے لیے دعائے مغفرت اور نماز جنازہ غائبانہ کی اپیل کی۔

مندرجہ بالا فہرست صرف دہلی کی مساجد کی ہے۔معلوم نہیں پاک و ہنداور بیرونی مما لک میں کہاں کہاں مولانا کی غائبانی نماز جناز وادا کی گئی۔ذلک فیضل اللہ بوتیہ من مشاء

الله تعالی مرحوم کی خدمات جلیله اورمساعی جیله کوشرف قبولیت سے نوازے \_ بشری غلطیوں سے صرف نظر فرما کراعلی علیمن میں مقام عطافر مائے ۔ آمین

**خادم العلم والعلماء** عبدالى انصارى عفى عند

مآخذ

ا - يندره روزه "الم حديث" دبلي كي ١٩٢٥ء كي فائل -

۲۔ ترجمان دہلی کی ۱۹۲۵ء کی فائل

٣- چندرجال المحديث، المحديث اورسياست

س- الاعتصام لامورنومبر١٩٩٣ءشاره ١٩٥٥ج٢٣\_

TRUEMASLAK @ INBOX.COM

## امام نافله کی اقتداء میں فرض نماز کا حکم

سوال: کیافر ماتے ہیں علائے دین مسئلہ ذیل میں کہ کی بہتی کے ایک فیض نے وہاں کے مصلوں (نمازیوں) کے ساسنے بید مسئلہ بیان کیا کہ اگر کمی مجد میں نماز تراوی جماعت کے ساتھ ہورتی ہواورکوئی ایب فیض جس نے فریضہ عشاء اوائیس کیا ہے بنیت ادائے فریضہ مجد میں آتا ہے تو ایب فیض نماز تراوی کی جماعت میں بغرض ادائے فریضہ عشاء شامل ہوجائے ،اس کے لیے بینماز امام متفل باتر اوی کے پیچے عشاء کی فرض نماز ہو جائے گی اور مسبوق کے ساتھ پڑھنے والے دیگر مصلیان تراوی کی نماز تراوی ہوگی۔

اس مئلہ پراس بیتی میں چند سال سے برابر عمل ہورہا ہے۔اب سوال سے کہ آیا تو افعی فی النیة ہیں الامام والمعاموم (مقدی وامام کی نیتوں میں موافقت) ضروری نہیں ہے؟ اور کیا نہ کورہ بالاصورت جائز ہو گئی ہے؟ جواب قرآن وحدیث سے ملل دے کرمشکور فرمائیں۔ (سائل محمر حنیف بانسڈیہ شلع بلیا)

#### الجواب

امام تراوی کی اقتداء میں فریضہ عشاء کی اوائیگی صحیح ہے یانہیں؟ بقول علامہ موفق الدین ابن قدامہ رحمہ اللہ کے بیہ مسئلہ اس اصل کی فرع ہے کہ مفترض (فرض پڑھنے والے) کے لیے مشغل (نفل پڑھنے والے) کی اقتداء صحیح ہے یانہیں؟ و ھلذا فوع علی ائتمام المفترض بالمتنفل (المغنی ج ۲س ۲۲۷)

اورامام شافعی رحمہ اللہ نے کتاب الام (ج اص ۱۵۲) میں اس مسلد کواس اصل کے

تحت میں ذکر کیا ہے کہ امام اور ماموم کی نیت میں اختلاف جائز ہے۔ پس جولوگ اس بات کے قائل ہیں کہ امام متنفل کے چیچھے فرض نماز کی افتد اوسچے ہے اور امام و ماموم کی نیتوں میں ا اختلاف جائز ہے۔ وہ صورت ِمسئولہ کو بھی صحیح کہتے ہیں۔

وهو قول عطاء وطاؤس و ابى رجاء والاوزاعى والشافعى وسليمان بن حرب وابى ثور و ابن المنذر و ابى اسحاق الجوزجانى وهو اصح الروايتين عن احمد ، كذا فى المغنى لابن قدامة

(اوریمی تول عطائه، طائس، اُبور جائه، اوزاعی مشافعی سلیمان بن حرب ، ابوتور ، ابن الممنذر ً اور ابواسحاق الجوز جانی کا ہے۔ اوریمی روایت امام احمدٌ سے مروی دوروایتوں میں سے زیادہ صحیح ہے۔ جبیبا کر' المغنی' لا بن قدامہ میں ہے )۔

اور جواس اصل کوئیس مانے ، ان کنزد یک فرض عشاء کی اقتداء امام تر او تک کے بیچے سی اسل کوئیس مانے ، ان کنزد یک فرخ سی الک و احمد و روی عن مالک انه لا یجوز نفل خلف فرض و لا فرض خلف نفل و لا خلف فرض آخر کذا فی شرح المهذب للنووی (ص ۲۷۱، ج ۲)

(اوریقول احناف اورایک روایت میں امام مالک اورامام احمد سے مروی ہے اور امام مالک سے میبھی مروی ہے کہ نہ نفل فرض کے پیھیے اور نہ فرض نفل کے پیھیے اور نہ ہی فرض ایسے فرضوں کے پیھیے جائز ہیں جن میں امام اور مقتدی کی نیت مختلف ہو۔ جیسا کہ امام نوویؓ کی شرح المہذب میں ہے۔)

میرے ناقص علم میں دلائل کی روسے بہلا ہی مسلک راجج اور قوی ہے۔ یعنی مفترض کے لیے متنفل کی افتد اور کی ہے۔ اور امام و ماموم کی نیتوں میں تو افق ضروری نہیں ہے۔ اس لیے عشاء کی نماز امام تر اور کی افتد او میں پڑھ لینا جائز ہے۔ ا

 <sup>(</sup>۲۲۹س۲۲) یمی ند بب امام دا و د ظاہری کا ہے۔ دیکھیے المجوع شرح الحمد ب (جہم ا ۲۷)

ىپىلى دىيل

ىيەدىث ہے:

عن جابر بن عبدالله ان معاذ بن جبل (رضى الله عنه )كان يصلى مع رسول الله صلى الله عليه وسلم عشاء الاخرة ثم يرجع الى قومه فيصلى بهم تلك الصلوة (رواه مسلم باب القراءة في العشاء ص ١٨٧ ج ١)

(حضرت جابر بن عبدالله رضی الله عنها سے روایت ہے کہ معاذبن جبل رضی الله عنه رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے ساتھ نمازعشاء پڑھتے پھراپنی قوم (اہل محلّہ) کے پاس آ تے ، پھرانھیں یہی عشاء کی نماز پڑھاتے)۔

امام نوويٌ اس كي شرح ميس لكھتے ہيں:

(بیصدیث نفل نماز بڑھنے والے کے پیچیے فرض نماز پڑھنے کے جائز ہونے پردلالت

<sup>• (</sup>مسلم كے علادہ امام بخاري نے بھى سيھديث روايت كى ہے۔ ديكھيے: بينسادى صعفت البادى (ملم علام)

ی تفصیل مندرجه ذیل کتب میں دیکھی جائتی ہے۔ مندامام شافعی کتاب الا ملمة (ص ۵۵) مصنف عبدالرزاق (ج۲ص ۸رقم ۲۲۱) اس کے راوی تقداور شہور ہیں، وارتطنی (جاص ۲۷) ،شرح معانی الآثار (جاص ۲۷۹) اسن الکبری للا ماہے البہتی وغیرہ ،امام شافعی اس حدیث کی صحت کے بارے میں فرماتے ہیں ھذا حدیث ثابت. ویکھیے الخیص (ج۲ص ۳۷)، ابن تجرنے فتح الباری (ج۲ص ۳۲۳) میں مام صنعانی نے شرح بدوغ المصورہ (ج۲ص ۳۲۰) میں علامدالبانی نے تعلق علی المملک و میں مام صنعانی نے شرح بدوغ المصورہ (ج۲ص ۳۵) میں اس کو حت سے جسم ۳۳۲ ) میں اس حدیث کو تج قرار دیا ہے۔ امام بغوی نے شرح السند (جسم ۳۳۲) میں اس کو حس صحیح کہا ہے۔ بعض محدثین نے اس حدیث پر جرح بھی کی ہے۔ اس کا جواب مصنف نے آگے جل کر حدیث کی ہے۔ اس کا جواب مصنف نے آگے جل کر

کرتی ہے کیوں کہ حضرت معاذرضی اللہ عنہ حضور صلی اللہ علیہ دسلم کے ساتھ فرض نماز پڑھتے تھے جس سے ان کا فرض ادا ہوجا تا۔ پھروہ اپنی قوم کے ساتھ دوسری مرتبہ نماز ادا کرتے تو میہ دوسری نماز حضرت معاذرضی اللہ عنہ کی نقلی اور قوم کی فرضی نماز ہوتی۔اس چیز کی وضاحت مسلم کے علاوہ دیگر کتب میں موجود ہے )۔

اورحافظ ابن مجرَّقُ البارى (ص١٩٦ ت٢) بابُ أنا طول الامسام وكان للرجل حاجة فخرج فصلى "ك زيل من لكھتے ہيں:

" واستدل بهذا الحديث على صحة اقتداء المفترض بالمتنفل بناء على ان معاذا كان ينوى بالاولى الفرض وبالثانية النفل و يدل عليه ما رواه عبدالرزاق والشافعي والطحاوى والدارقطني وغيرهم من طريق ابن جريج عن عمروبن دينار عن جابر في حديث الباب زاد هي له تطوع و لهم فريضة و هو حديث صحيح رجاله رجال الصحيح" انتهى ما في الفتح

(اس مدیث سے اس مسئلہ پراستدلال کیا گیا ہے کہ فرض نماز پڑھنے والے کے لیے نفل نماز پڑھنے والے کے افتداء کرنا جائز ہے۔ اور بیاستدلال اس بناء پر ہے کہ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ پہلی مرتبہ نماز پڑھتے وقت (جووہ صفور کے پیچھے اوا کرتے تھے) فرض کی نیت کرتے ۔ اور کرتے اور دوسری مرتبہ پڑھتے وقت (جووہ اپنی قوم کو پڑھاتے) نفل کی نیت کرتے ۔ اور اس پروہ روایت دلالت کرتی ہے جوعبدالرزاق (المصنف ج ۲س ۸)، امام شافعی (المسند ص ۵۷)، امام طحاوی (شرح معانی الآثار: جا، ص ۲۵۹)، امام دار تطنی (جا ص ۲۷۳) وغیرہ نے ابن جربے عن عمروین دینارعن جا ہر کے طریق سے روایت کی ہے اور اس صدیث میں مندرجہ ذیل زیادتی ذکر کی ہے۔ ھی لہ تطوع و لھم فریضۃ لیعنی یہ دوسری مرتب کی مندرجہ ذیل زیادتی و کرکی ہے۔ ھی لہ تطوع و لھم فریضۃ لیعنی یہ دوسری مرتب کی مندران کے لینظی اور قوم کی فرضی ہوتی اور یہ حدیث (اس زیادۃ کے ساتھ) صحیح ہے اور اس کے راوی حجی کے راوی ہیں )۔

"الدررالبهيه" اوراس كى شرح" الروضة النديه "مل ب:

و يؤم المفترض بالمتنفل والعكس لحديث معاذ انه كان يؤم قومه بعد ان يصلى تلك الصلوة خلف النبي رفي و هو في الصحيحين وغيرهما و هذا دليل على جواز ذلك لأنه كان متنفلا وهم مفترضون ـ

(ج ا ص ۱۲۰)

(فرض پڑھنے والانفل پڑھنے والے اور نفل پڑھنے والا فرض پڑھنے والے کی امامت کرواسکتا ہے کیوں کہ حضرت معاذرضی اللہ عنہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے پیچھے عشاء کی نماز پڑھ کراپی قوم کی امامت کرواتے جیسا کہ سیجھین وغیرہ میں ہے۔ اور بیاس کے جائز ہونے کی دلیل ہے کیوں کہ حضرت معاذرضی اللہ عنہ امامت کرواتے وقت متففل ہوتے اور ان کے مقتدیوں کی نماز فرض ہوتی)

علامه سندهي حاشيه نسائي مين لكھتے ہيں:

فدلالة هذا المحديث على جواز اقتداء المفترض بالمتنفل واضحة والمجواب عنه مشكل جدا و اجابوا بما لا يتم و قد بسطت الكلام فيه في حاشية ابن الهمام. انتهلي.

(فرض نماز پڑھنے والے کے لیے نقلی نماز پڑھنے والے امام کی اقتداء کے جائز ہونے پر اس حدیث کی دلالت بڑی واضح ہے اور اس حدیث کا جواب دینا (مخالفین) پر بہت مشکل ہے۔اگرچہ بعض نے جواب دینے کی ناکام کوشش بھی کی ہے اور میں نے اس پر حاشیہ ابن الہمام میں تفصیلی گفتگو کی ہے)

میشخ ابن تیمید صاحب''المستنظی''نے اس حدیث کے مفہوم میں جس معنی کا احتال پیدا کیا ہے اور اس سے حنفیہ کے مسلک کی تائید ہوتی ہے، امام شوکانی ''نے نیل الاوطار میں اس کی تر دید کی ہے۔ فلیو اجع الیہ۔ •

<sup>🛈</sup> نيل الاوطارباب هل يقتدى المفترض بالمتنفل (ج ٣ س ٢٨ س

# دوسري دليل

يەمدىث ہے:

عن ابى بكرة قال: صلى النبى فل في خوف الظهر فصف بعضهم خلفه و بعضهم بازاء العدو فصلى ركعتين ثم سلم فانطلق الذين صلوا معه فوقفوا موقف اصحابهم ثم جاء اولئك قصلوا خلفه فصلى بهم ركعتين ثم سلم فكانت لرسول الله فل اربعا و لاصحابه ركعتين ركعتين - رواه ابوداؤد والنسائى والشافعى فى الام عن جابر.

(حضرت الوبَرَة رضی الله عند نے فرمایا کہ نبی صلی الله علیہ وسلم نے ایک مرتبہ ظہر کی نماز بوقت خوف پڑھائی تو بعض صحابہ کرام رضی الله عنہم نے حضور صلی الله علیہ وسلم کے پیچے نماز پڑھنے کے لیےصف بندی کی اور بعض دخمن کے سامنے صفول میں موجود رہے۔ پس حضور صلی الله علیہ وسلم نے دور کعتیں پڑھ کرسلام پھیرا تو جن صحابہ نے آپ کے ساتھ نماز پڑھی تھی وہ اپنے ساتھیوں کی جگہ پردشن کے سامنے چلے گئے پھروہ صحابہ آپ سلی الله علیہ وسلم کے پیچھے نماز پڑھی تھی ۔حضور صلی الله علیہ وسلم نے ان کو مسلم کے پیچھے نماز پڑھے تھی اور پھرسلام پھیرا۔ اس طرح آپ صلی الله علیہ وسلم کی چار کعتیں ہو میں اور وردان کو ابوداؤد ، نسائی اور شافعی نے کتاب الام میں حضرت جابر سے روایت کیا ہے )۔

امام شافعی اس صدیث کے ذیل میں لکھتے ہیں:

والأخرة من هاتين للنبي ﷺ نافلة وللأخرين فريضة ـ انتهى كتاب الام ص٥٣ ا جزء اول.

ران جار رکعات میں آخری دوجضور صلی الله علیه وسلم کی تو نقل تھیں اور دوسرول (مقتدیوں) کی فرض)۔

<sup>●</sup> دیکھیے ابوداؤدمع العون(ج اص ۴۸۴)سنن نسائی (ج اص ۱۸۵) وغیرہ ۔علامہ البانی نے اس کو سیح ابی داؤد میں ذکر کیا ہے۔ دیکھیے (ج ۴۳ص ۳۱۵) یکی سنن امام سلم نے اپلی سیح ج اص ۴۷۹ میں امام شافع کے نے اپنی مسند ص ۵۷ میں مصرت جابڑے روابت کیا ہے۔

امام ابن قدامه لکھتے ہیں:

والثانية منهما تقع نافلة وقد ام بهامفتوضين (المعنى ج ۲ ص ۲۲۲) ( يخی آ پ سلی الله عليه وسلم نے جودومرتبه نماز پڑھائی ان میں سے دوسری مرتبہ کی نماز آ پ سلی الله عليه وسلم کے ليفل تھی اور حالانکه آپ سلی الله عليه وسلم اس نماز کے ساتھ فرض پڑھنے والوں کی امامت کروار ہے تھے )

امام نو ويُ شرح مسلم مين لكھتے ہيں:

وكمان النبي ﷺ متنفلا في الثانية و هم مفترضون واستدل به الشافعي واصحابه على جواز صلوة المفترض خلفُ المتنفل.

(مسلم ص ۲۷۹ ج ۱)

(رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم دوسری مرتبہ کی نماز میں متعفل ہتے اور صحابہ فرض پڑھ رہے تتے ادراسی حدیث سے امام شافعی " اوران کے اصحاب نے متعفل کے پیچیے مفترض کی نماز کے جائز ہونے پراستدلال کیاہے )

حفیہ جومفترض کی نماز خلف اُمتعفل جائز نہیں کہتے اس صدیث کے جواب سے عاجز میں ۔ ملاعلی قاری کہتے ہیں:

> هذا الحديث مشكل علينا (فتح الملهم ج ٢ ص ٣٨٣) (لينى اس كاجواب دينا بمارے ليے بہت مشكل ہے) مولا نا انورشاه كا قول ہے:

"قد علمت أن فيه حجة للشافعية في مسئلة جواز اقتداء المفترض بالمتنفل وعجز عن جوابه مثل الزيلعي و ابن الهمام"

(فیض البادی ج م ص ۱۰۴) (لیتی آپ نے جان لیا کہ ہیرحدیث مسلما قدّ اومفترض بالمتعفل میں شافعیہ کی دلیل ہے اور اس کا جواب دینے میں امام زیلعی اور ابن ہمام بھی عاجز رہے ) انور شاہ صاحب نے خودا پی طرف ہے ایک جواب دیا ہے جواال علم کے زوریک ایک اچھا خاصہ لطیفہ ہے۔ موقع نہیں کہ ہم اس کو یہاں ذکر کریں۔

علامة سندهي ماشيدنسائي مين اس مديث كے بارے مين لكھتے مين:

ولا يخفى انه يلزم فيه اقتداء المفترض بالمتنفل قطعاً و لم ارلهم عنه جوابا شافيًا - انتهى.

۔ لیعنی اس بات میں قطعی طور پر کوئی ابہا منہیں کہ اس سے اقتداء مفترض بالمتعفل لازم آتی ہے اور مخالفین کے پاس اس کا کوئی شافی جواب موجوز نہیں ہے )

ام نسائی "نے اپنی سنن (جاص ۹۲) میں "احتسلاف نید الامام والماموم" کا ایک باب منعقد کیا ہے اور اس کے تحت میں یہی ندکورہ بالا دونوں حدیثیں روایت کی ہیں۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کدان کے نزدیک بھی ہے جائز ہے۔

ام مثافی نے کتاب الام (جاص ۱۵۳ تا ۱۵۳ میں اس مسئلہ پرقدر سے تفصیل سے بحث کی ہے۔ پہلے فہ کورہ بالا دونوں مرفوع حدیثیں اپنی سند سے لائے ہیں۔ اس کے بعد بعض صحابہ اور تابعین وغیرہ کے آٹار بھی اس کی تائید میں ذکر کیے ہیں۔ پھر نماز کے بہت سے ایے مسئلوں کی نظیریں پیش کی ہیں جن میں امام اور ماموم کی نیتوں میں اختلاف ہوتا ہے۔ اور وہ صورتیں دوسروں کے نزدیک بھی صحیح ہیں۔ اس بحث کے دوران میں امام موصوف نے امام عطاء اور طاق س کے وہ دونوں اثر بھی نقل کیے ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے موصوف نے امام عطاء اور طاق س کے وہ دونوں اثر بھی نقل کیے ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کے ان دونوں تابعین حضرات کے نزدیک عشاء کی نماز امام تراوی کے پیچھے جے۔ الفاظ سے ہیں:

عن ابن جريج ان عطاء كانت تفوته العتمة فيأتي والناس في القيام فيصلي بعهم ركعتين و يبني عليها ركعتين و انه را ه يفعل ذلك و يعتد به من العتمة • وعن ابن جريج قال قال انسان لطاؤس وجدت

کی اثر امام شافعی کے واسطے ہے امام بیعی نے اسمن الکبری ج سم ۸۷ میں ذکر کیا ہے۔ اس میں امام شافعی کے استاد سلم بن خالد الزنجی ہیں۔ جس کے بارے میں این تجرّ نے التر یب ص ۹۳۸ میں =>

الناس في القيام فجعلتها العشاء الاحرة قال اصبت 🌘 انتهى.

کتاب الام ص ۱۵۳ ج۱) (کتاب الام ص ۱۵۳ ج) (حضرت ابن جرتج "فرماتے ہیں کہ عطاء کی عشاء کی نماز فوت ہو جاتی تو وہ (مجد) میں آتے اور لوگوں کو قیام ( رمضان ) میں پاتے تو اپنی عشاء کی نماز کی دور کعتیں ان کے ساتھ پڑھ لیتے اور باقی دور کعتیں پوری کر لیتے۔ابن جرتج "نے عطاء کو یہ کرتے ہوئے

(حضرت ابن جرت کفرهاتے جی کہ سلیمان بن موکی نے حضرت عطاء سے سوال کیا کہ اگر میں مسجد میں آتا ہوں اور لوگوں کو قیام رمضان میں مصروف یا تا ہوں اور قیام میں سے ان کی صرف دور کعتیں باتی رہ گئی جیں۔ حضرت عطاء نے جواب دیا کہ ان باقی دور کعتوں کوعشاء کی نماز شار کروے حضرت سلیمان نے کہا: کیا میہ جواب آپ نے اپنی رائے سے دیا ہے؟ عطاء نے فرمایا: ہاں۔ سلیمان فرمانے گئے میہ کہا: کیا میہ جواب آپ نے اپنی رائے سے دیا ہے؟ عطاء نے فرمایا: ہاں۔ سلیمان فرمانے گئے میہ کہا: کیا میہ جواب آپ میں ہوں اور میں ان کے چیچے فرض نماز پڑھوں؟ فرمایا: جماعت کے ساتھ نماز پڑھوں کا دجہ ہے)

 ◄ بیاثر بھی امام شافع کے واسطے ہے ہی امام بیعی نے السنن الکبری جس ۸۷ میں ذکر کیا ہے۔اس میں امام شافع کے استاذ عبد المجید بن عبد العزیز ہیں جن کے بارے میں حافظ نے تقریب (ص: ۱۲۰) میں "صدوق یعنظی و کان موجئا و افوط ابن حبان فقال:متروک" کہاہے:

اى اثر كواما معبد الرزاق" ئے "المصنف" (ج ٢ص ٨) من يول فركيا ہے۔ عن معمر عن ابن طاؤس عن ابنيه قال: اذا جاء الرجل إلى قيام رمضان ولم يكن صلى المكتوبة صلى معهم، واعتد المكتوبة . اس كر جال أقد بين -

(حضرت طاؤس فرماتے ہیں کہ جب آ دمی مجدیس آئے اور لوگ قیام رمضان میں مشغول ہوں اوراس آ دمی نے ابھی تک عشاء کی نماز اوانہیں کی تو قیام رمضان والوں کے ساتھ ہی نماز پڑھ لے اور اس کوعشاء شار کرلے )

ر یکھااورعطاءاس کوعشاء کی نمازشار کرتے تھے۔

حضرت ابن جرت کی فرماتے ہیں کہ کسی آ دمی نے حضرت طاؤس سے کہا کہ میں نے لوگوں کو قیام (رمضان) میں پایا اوران کے ساتھ تو نماز پڑھ کراس نماز کوعشاء کی نماز شار کر لیا۔حضرت طاؤس ؒ نے فرمایا: تم نے ٹھیک کیا )۔

امام رافعی شرح وجیز میں لکھتے ہیں:

ولو صلى العشاء خلف من يصلى التراويح جاز كما في اقتداء الظهر بالصبح و قد نقله الشافعي رضى اللهعنه عن فعل عطاء بن ابي رباح-انتهى مختصراً. (المجموع شرح المهذب ص ٣٤٧ ج ٣)

راگر کسی نے عشاء کی نماز تراوی پڑھنے والے کی اقتداء میں پڑھ لی تو جائز ہے جیسا کہ فجر کی نماز پڑھنے والے کے پیچھے ظہر کی نماز پڑھنی جائز ہے۔امام شافعیؓ نے عطاء

بن أبي ربائ كابھى يبى عمل نقل كياہے )

اما منووي لكهة بين: ولو صلى العشاء خلف التراويح جاز -

(شرح المهذب ص  $^{42}$  ج $^{4}$ )

(اگرعشاء کی نمازتراوی کے ساتھ پڑھ کی تو جائزہ) امام احمد بن صنبال کا فدہب

امام احمد بن طنبل سے اس مسئلہ کی بابت دوقول ہیں۔ ایک سے کہ تر اور کی پڑھانے والے امام کے پیچھے عشاء کی نماز جائز ہے اور دوسرا قول سے کہ جائز ہیں ہے۔ ان دونوں قولوں نوقل کرنے کے بعدصا حب المغنی کہتے ہیں:

وهذا فرع على ائتمام المفترض بالمتنفل و قدمضي الكلام فيها-(ج٢ ص ٢٢٤)

یعنی پیمئلہ دراصل اس مُسلہ کی فرع ہے کہ مفترض کے لیے متنفل کی اقتراہ تھے ہے یا

نہیں? تواس مسلہ پر پہلے (المغنی میں) گفتگوہو پکی ہے۔۔۔ 'اور پہلے جو کچھ ُلفتگوصا حب المغنی نے کی ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ اس مسلہ میں بھی امام احمدٌ سے دو روایتیں بیں۔ایک بیکہ ''صلطۃ المفترض خلف المتنفل لا تصع واختارها اکثر اصحابنا.''

( یعنی فرض پڑھنے والے کی نمازنقل پڑھنے والے کے پیچھے جائز نہیں اوراس مذہب کو ہمارے اکثر اصحاب نے اختیار کیا ہے )

اور دوسری یه که جائز ہے اور اس دوسری روایت کی تائید میں صاحب المغنی نے صدیثیں نقل کی ہیں اور انہی حدیثوں کی بناء پراس روایت کی بابت لکھا ہے: "و ھے اصصحح "(المغنی ۲۳ م ۲۳۷) امام تر مذی نے بھی اس روایت کوام ماحمد کا فدہب بتایا ہے۔[دیکھیے السنن التر مذی (جام ۲۳۷)، کدا قال ابن حزم فی المحلی (ج ۲۳ می ۲۳۲)]۔ تواب امام احمد کا بھی یہی مسلک قرار پایا کہ مفترض کے لیے متفل کی اقتداء صحح ہے۔ اس لیے عشاء کی نماز بھی تر اور کی پر صفے والے کے پیچے جائز ہے۔ دیکھوالمغنی مع الشرح الکبیر (جام ۲۳۷)۔

صاحب سل السلام اورصاحب فتح العلام اورصاحب الروضة النديد كي عمارتوں سے بھی اس كا جواز ثابت ہوتا ہے۔ [ديكھوسل السلام (ص ٢٠٠ تاطيع معر) و فتح العلام (ص ١٥) الطبع معرو) الروضة النديد (جام ١٠٠)]۔

متاخرین علماءابل حدیث میں ہے حضرت مولا نا ثناءاللہ صاحب مرحوم نے بھی اس کوجا ئز لکھاہے۔( دیکھوفاد کی ثنائیہ سے ۱۲ج۱)

فقادی نئائیہ میں حضرت مولانا امرتسری رحمہ اللہ کے اس فتوی کے ساتھ مولانا شرف اللہ بین صاحب دہلوی مدظلہ العالی کا ایک اختلافی نوٹ بھی شائع ہوا ہے۔ میں نے اس نوٹ پر ہر چندغور کیالیکن اب تک مجھے اس کی شفی نہیں ہوئی۔ میں اب بھی بہی سمجھ رہا ہوں کہ اس موقع پر فقاوی شائیہ میں جوسوال فہ کور ہے اس کا سمجھ جواب وہی ہے جومولا ناامرتسری

مرحوم نے استخضراور جامع لفظول میں تحریفر مایا ہے۔ لعل الله یحدث بعد ذلک امرا. امرا. تنبیب

اس ساری گفتگو کے بعد آخر میں مستفتی کو یہ بھی بتا دینا ضروری بخشا ہوں کہ تراوئ پڑھنے والے کے پیچھے عشاء کی نماز پڑھ لینا بس جواز ہی کے درجہ میں ہے۔ یہ کوئی ایسا منصوص اور قطعی مسئلہ بیس ہے کہ اس کو مستقل طور پر عاد تا معمول بہا بنالیا جائے۔ سوال کی اس عبارت سے کہ اس مسئلہ براس بستی میں چند سال سے برابرلوگوں کا عمل بور ہا ہے۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ ان لوگوں کی اب یہ عادت ہوگی ہے کہ جب رمضان شریف میں عشاء کی نماز باجماعت فوت ہوجاتی ہے تو وہ اس کور اور کے ہی کے ساتھ اداکرتے ہیں۔ عشاء کی نماز باجماعت فوت ہوجاتی ہے تو وہ اس کور اور کے ہی کے ساتھ اداکرتے ہیں۔ عشاء کی نماز باجماعت فوت ہوجاتی ہے کہ عشاء کی نماز کسی الی ہو جائے۔ مالا نکہ بیطر لیقہ شخس نہیں ہے کہ عشاء کی نماز کسی الیے ہی امام کی اقتد اء میں ادا کی جائے جوعشاء ہی پڑھوں میں اختلاف کے مسئلہ پر بحث کرنے کے بعد آخر میں صاف فرماتے ہیں۔ ماموم کی نیتوں میں اختلاف کے مسئلہ پر بحث کرنے کے بعد آخر میں صاف فرماتے ہیں۔ واحب الی من ھذا کلہ ان لایاتہ رجل الا فی صلوق مفروضة بیتدنانها معا وتکون نیتھما فی صلوق واحدة (کتاب الام ص ۱۵۳ )

لیمی امام اور ماموم کی نیتوں میں اختلاف کی بیصورتیں جائز ہونے کے باوجودمیرے مزد کیان سب سے بہتریہی ہے کہ فترض مقتدی کو کسی ایسے ہی مفترض کی اقتداء میں نماز اداکرنی چاہیے جس میں امام اور مقتدی دونوں کی نیتیں ایک ہوں۔واللہ اعلم بالصواب!

<<>>

#### TRUEMASLAK @ INBOX.COM

#### جواب تعاقب

ماہنامہ''تر جمان' وہلی بابت ماہ اکتوبر ۲۹۵۹ء میں ایک فتو کی کے ذیل میں میں نے اس مسئلہ ہر بحث کی ہے کہ 'منتفل (نقل پڑھنے والے) کی اقتداء میں مفترض (فرض پڑھنے والے ) کی نماز جائز ہے یانہیں؟''اس کی بابت ائمہ کے مختلف اقوال نقل کرنے کے بعد میں نے عرض کیا تھا کہ میرے ناقص علم میں دلائل کی روسے وہی مسلک راج اور توی ہے جو جواز کا قائل ہے۔ پھراس کے ثبوت میں وہ صدیثیں بھی ذکر کر دیں جن کی بناپر میں نے بیرائے قائم کی تھی۔ضمنااس شبہ کا بھی از الد کر دیا تھا کہ حنفیہ جواس اقتداء کے عدم جواز کے قائل ہیں،ان دلیلوں کا کیا جواب دیتے ہیں؟ اجلہ علائے احناف کے اقوال سے میں نے ثابت کیا تھا کہ ان طدیثوں کا کوئی تشفی بخش جواب ان کے یاس نہیں ہے۔میرا بیانداز تحرير مولانا عامر عثانی مدير ماهنامه ' بخلی' ديو بند كو بهت ناگوار گزرا ہے۔ انہوں نے نومبر ١٩٥٧ء کے بخلی میں پہلے تو اس پر اجمالاً اپنے رہنج و ملال کا اظہار فرمایا اور پھر دیمبر ١٩٥٧ء کے شارہ میں میرے فتوی پر منصل تعاقب کیا ہے اور اس تفصیلی تعاقب کی زحمت انہوں نے اس لیے اٹھائی ہے کدان کے خیال میں میرافتو کاعوام میں بیناثر پیدا کرنے والا ہے کہ ''شوافع کےمسلک کی بنیادتو حدیث پر ہے اور احناف احادیث کے خلاف محض عقل وقیاس کے گھوڑ ہے دوڑا کراکم غلّم عقیدے رکھتے ہیں اورعقلی تک بندیاں کرتے ہیں ۔''ان کے نزدیک بس اتنا کہدوینا کافی تھا کہ 'امام شافعیؓ کے نزدیک متعفل امام کے پیچھے مفترض کی اقتداء جائز ہے اور امام ابوصنیفہ کے نزدیک ناجائز ، بات ختم تھی۔لیکن پیطریقہ کہ چھانٹ چھانٹ کروہ احادیث وعبارات جمع کردی جائیں جوشافعی مسلک کی تائیدییں ہوں اور حنفی مسلک کو نہ صرف نظرانداز کر دیا جائے بلکہ بیٹابت کیا جائے کہ حنفی اس مسئلہ میں عاجز ولا جواب ہیں دیانت علمی کےمنافی ہے۔''

محدثینؓ کے بارے میں سوغِطن کاا ظہار

میں یقیناً ائمہ محدثین اور متقدمین میں سلف صالحین کی خاک پائے برابر بھی نہیں

ہوں۔ لیکن ان بزرگوں کے ساتھ و بنی محبت وعقیدت کا پچھ تقیر سر مایی ضرورا پنے پاس رکھتا ہوں۔ شایداسی اونی انتساب کی برکت ہے کہ ایک و بنی مسئلہ کی تحقیق کے ذیل میں حق سیحانہ و تعالی نے مجھے اس راہ پر چلنے کی تو فیق بخشی جوانہی بزرگوں کی اختیار کر وہ ہاوراس کی پاواش میں جوعماب و ملام ان پر کیا گیا وہی عماب و ملام آئ مجھ پر بھی کیا گیا ہے۔ میر المؤمنین فی الحدیث امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ میرے لیے یہ من انفاق قابل فخر ہے۔ امیر المؤمنین فی الحدیث امام بخاری رحمۃ اللہ علیہ اوران کی الجامع احتی کوکون نہیں جانتا۔ ان کی شان میں ایک بہت بڑے فی عالم کھتے ہیں اوران کی الجامع احتی کوکون نہیں جانتا۔ ان کی شان میں ایک بہت بڑے فی عالم کھتے ہیں السبة فید کو السبت فید کو السبت فید کو السبت فید کو السبت فید کو المحدیث علیہ المحدیث علیہ بعض الناس الیہ فید کو الحدیث علیہ .

(نصب الراية للزيلعي ج اص ٣٥١)

لیتی امام بخاری ڈھونڈ ڈھونڈ کروہ حدیثیں لاتے ہیں جوامام ابوحنیفہ کے مسلک کے خلاف ہیں۔ پھران پر تعرض کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے تو پیفر مایا ہے اور بعض الناس نے بیکہا ہے، بعض الناس سے ان کا اشارہ امام ابوحنیفہ ہی کی طرف ہوتا ہے۔ گویا امام ابوحنیفہ کی راہ حدیث کے خلاف ہے۔''

ايك صاحب كيمة بين: ومن اشدهم انحرافاً عن الامام الاعظم واصحابه البخارى فانه يذكره واصحابه بكل سوء كأنّه عليه غضبان وهوله غائظ (ما تمس اليه الحاجة لمن يطالع سنن ابن ماجه ص ٢٨)

یعنی محدثین میں ہے جن جن لوگوں نے امام اعظم ابوصنیفی اور ان کے اصحاب کے ساتھ شد ید اختلاف اور ان کے اصحاب کے ساتھ شدید اخراف کی راہ اختیار کی ہے۔ انہی میں سے بخاری مجھی ہیں۔ یدامام صاحب اور ان کے اصحاب کا ذکر بہت بری طرح کرتے ہیں۔ ایبامعلوم ہوتا ہے کہ گویا یہ امام صاحب کے خلاف غصے سے بھرے ہوئے ہیں اور ان سے ناراض ہیں۔

ای طرح امام ترندی رحمة الله علیه کے متعلق بھی اس قتم کی شکایت ہے لکھتے ہیں:
واما الترمذی فقد روی عنه فی کتاب العلل من جامعه حیث قال .... و مع
هذا فلم یذکر مذهبه و لا مذهب صاحبیه فی کتابه مع بیانه لمذهب من هو
دو نهم فی العلم والفقة بیقین .... فصنیعه هذا لا یخلو عن نوع تعصب
عفاالله عنه (ما تمس الیه الحاجة ص ۲۸) بعنی ترندی نے اپنی کتاب میں (ایک
عفاالله عنه (ما تمس الیه الحاجة ص ۲۸) بعنی ترندی نے اپنی کتاب میں (ایک
جگه) بعض راویوں کی جرح وتعدیل کی بابت تو امام ابوطنیق کی تول نقل کیا ہے کیکن نقل
مذاہب کے سلمے میں ان کواوران کے اصحاب کونظر انداز کردیا ہے حالانکه علم وفقه میں ان
سے کمتر درجہ کے لوگوں کا وہ ذکر کرتے ہیں۔ ترندی کا بیطر یقت تعصب سے خالی نہیں ہے،
الله ان کومعاف کرے۔"

اس قتم کی اورعبارتیں بھی علائے احناف کی کتابوں سے محدثین عظام کے متعلق پیش کی جاسکتی ہیں۔ پس جب ان قد وسیوں کی'' دیانت علمی'' بھی آپ اُوگوں کی نظر میں مجروح ہے تو پھر مجھ جبیہا ہمچیداں کس ثار وقطار میں ہے کیکن میر سے زو یک تو اس راہ میں بھی ان کی اقتداء سرماریں معادت ہے۔ حسن اولٹ ک دفیقا.

## فتوی کی بنیا دولیل ہے، تقلیر نہیں

مولاناعثانی کا پیمشورہ میرے لیے کس طرح قابل قبول ہوسکتا ہے کہ میں اپنے فتو کا میں دلاکل سے قطع نظر کر کے صرف یہ کہنے پراکتفا کرتا کہ اس مسئلہ میں امام شافع گا مسلک پیلیں اور امام ابو حنیفة کا ہیں۔ اس لیے کہ اولا تو الحمد للذوہنی انحطاط وجود کاوہ دورختم ہوگیا کہ ''جب ساع کے مسئلہ پرشخ نظام الدین اولیا آئے نے حدیث نبوی پیش کی تو علاء نے سننے سے انکار کیا اور امام ابو حنیفة کا قول طلب کیا'' ( ملاحظہ ہو حیات شخ عبد الحق محدث وہلوی (ص میں) اب تو جابل بھی قرآن و حدیث کی دلیل سنے بغیر مطمئن نہیں ہوتے۔ خود آپ ہی بنا ہے کہ '' جواب بنا ہے کہ ڈاک'' کے مستقل عنوان کے ذیل میں استکتوں اور سوالوں کے جواب میں آپ قرآن و حدیث پیش کرنے کی کوشش کرتے ہیں یا صرف امام صاحب کے اقوال میں آپ قرآن و حدیث پیش کرنے کی کوشش کرتے ہیں یا صرف امام صاحب کے اقوال

نقل کر دیے پراکتفا کرتے ہیں؟ ادعائے تقلید کے باوجود جب آپ این راہ کوچھوڑ بچکے ہیں تو بھلا ہم'' غیرمقلد''ہوکراس کوکس طرح اختیار کر کتے ہیں؟

تانیا: خودائمہ نے بھی اس سے منع فرمایا ہے کہ دلائل کی معرفت کے بغیر مخص تقلیداً ان کے اقوال پرفتو کا دیاجا ہے۔ امام ابوصنیف فرماتے ہیں: حسوام علی من لم یعوف دلیلی ان یفتی بکلامی (یعنی جو شخص میرے دیے ہوئو کا کی دلیل سے تاواقف ہے اس کے لیے حرام ہے کہ میر فتو کا کو دلیل بنا کرفتو کا دے ) امام شافعی کا ارشاد ہے: یا ابا استحاق لا تقلدنی فی کل ما اقول و انظر فی ذلک لنفسک فانه دین - (میزان محری للشعرانی ج اص ۵۰) (اے ابواسحاق میرے ہوئو کی اورقول میں میری تقلید نہ کروخود بھی مسائل دینیہ میں غورو فکر کیا کروکیوں کہ بید مین کا معاملہ ہے ) اس لیے جب میں نے اپنی بساط علمی کے مطابق اس مسئلہ میں طرفین کے دلائل پرغور کیا تو مجھے کی مسلک رائے اور تو ی معلوم ہوا کہ اقتراء مفترض خلف المعنفل جائز ہے، ہوسکتا ہے میں میں سے دی مطابق مسائل میں میں بیاط اور وسعت کے مطابق مسائل میرے یہ قصورعلم کا نتیجہ ہولیکن بہر حال ہرخص اپنی ہی بساط اور وسعت کے مطابق مسائل میرے یہ قصورعلم کا نتیجہ ہولیکن بہر حال ہرخص اپنی ہی بساط اور وسعت کے مطابق مسائل شرعیہ کے جانے اوران پر عمل کرنے کا مکلف ہے۔

اور جب ولائل کے مابین را تحیت اور مرجوحیت کا ذکر آگیا تو لا محالہ اب مجھے یہ بھی بتا پڑا کہ ان دلائل کے وجہ ترجیح کیا ہے؟ سواس کے لیے میں نے کسی طویل بحث میں پڑنے کی بجائے صرف علائے احتاف کے ان اقوال ہی کونقل کر دینا کا فی سمجھا جن میں ان دلائل کی بجائے صرف علائے احتاف کے ان اقوال ہی کونقل کر دینا کا فی سمجھا جن میں ان دلائل کے مقابلہ میں اپنے بجر وفکست کا اعتراف کیا گیا تھا۔ اس لیے کہ بہر حال یہ ایک فتوئی تھا جس میں سائل کو اپنے جواب کے متعلق مطمئن کر دینا پیش نظر تھا۔ اپ موضوع پر کوئی مستقل رسالہ کھنام تھود نہ تھا کہ فریقین کے تمام دلائل نقل بھی کرتا تو اس کا حاصل سوائے طول عمل جاتی ۔ اور بھر ان پر بحث کی جاتی اور بھر ان پر بحث کی کے اور بھر نہ ہوتا۔ اس لیے کہ آپ نے جاتی دلیلیں اپنے مسلک کی تا نہ میں پیش کی ہیں اور میرے دلائل کے جواب میں حدیثوں کی جو جوتا و بلیس کی ہیں ان میں کوئی ایک بات بھی نئی میرے دلائل کے جواب میں حدیثوں کی جو تا و بلیس کی ہیں ان میں کوئی ایک بات بھی نئی

نہیں ہے۔ یعنی بیسب باتیں علائے احتاف کے سامنے بھی تھیں اور جب ان تمام باتوں کے باوجود انہوں نے اپنے عجز کا اعتراف کیا تو چران باتوں کے دہرانے سے کیا حاصل ہوتا؟ اور انصاف وحق پسندی کی روسے اگر ان علائے احتاف نے دوسر نے فریق کے دلائل کی قوت کو تسلیم کرلیا ہے اور میں نے انہیں بالکل صبح حوالوں کے ساتھ پیش کردیا ہے تو اس کے موڑے دوڑ اکر سے یہ کہ لازم آتا ہے کہ 'احتاف صدیث کے خلاف محض عقل وقیاس کے گھوڑے دوڑ اکر الم غلم عقیدے رکھتے ہیں' بی خواہ کو اسفیط تو آپ خود پیدا کرر ہے ہیں۔ جب میں نے صاف صاف کھے دیا تھا کہ 'دوائل کی روسے فلال مسلک رائج اور قوی ہے' تو یہ بجائے خود اس حقیقت کا اعلان تھا کہ دوسرے مسلک کے قائلین کے پاس بھی دلیس ہیں مگر وہ مرجوح اور ضعیف ہیں تو پھر بہ' آلم غلم' والی بات کہاں سے پیدا ہوگئ؟

مری از جگل کے بیان سے تابت ہوتا ہے کہ میں نے جس مسلک کورائح بتایا ہوہ صرف امام شافعی اوران کے مقلدین کا مسلک ہے ، حالا نکہ بیر سے ۔ دوسر ہے بہت سے تابعین اور تبع تابعین ائر کا بھی بہی مسلک ہے جیسا کہ اپنے فتو کی میں ان سب کے نام میں نے بتادیخ ہیں۔ ائر البعہ میں سے امام احمد کا بھی رائح قول بہی ہے۔ طائس اور عطاء بن ابی رباح جسے جلیل القدر تابعین بھی اس کے قائل ہیں۔ وہی عطاء جن کی نضیلت و برتری کی شہادت امام ابوضیفہ علیہ الرحمہ نے ان لفظوں میں دی ہے۔ ما دایت فیصن برتری کی شہادت امام ابوضیفہ علیہ الرحمہ نے ان لفظوں میں دی ہے۔ ما دایت فیصن کوئی نہیں دیکھا) امام شافعی ہے کی شخص نے ایک مسئلہ یو چھا انھوں نے اس کا جواب دیا اور جب دیکھا کہ سائل کوان کے جواب کی بابت کچھڑو قف ہور ہا ہے تو کہا: قد قال بھذا اور جب دیکھا کہ سائل کوان کے جواب کی بابت کچھڑو قف ہور ہا ہے تو کہا: قد قال بھذا القول من ھو حیر منی عطاء بن ابی رباح (میزان کبر ہی ص ۲۲) (یعنی بہی القول من ھو حیر منی عطاء بن ابی رباح کی ہے ) تجب ہے کہ آپ کے ترد یک اس سلہ میں بوگ قابل ذکر بھی نہیں ہیں۔

<sup>€ (</sup>مقدمه تحفة الاحوذي ،شرح علل الترمذي ص٨٢، ماتمش اليه الحاجة ص ٢٨)

## '' بخلی'' کے دلائل اوران کے جوابات

عثانی صاحب نے بیر بڑا چھا کیا ہے کہ ہمارے دلائل پر تبقب سے پہلے حقی فہ جب کی دلیک پر تبقب سے پہلے حقی فہ جب کی دلیک پیش کی ہیں۔ لیکن بظاہر دلیک ہیں۔ چنا نچے تین صدیثیں مسلمہ نزاعیہ سے غیر متعلق نظر آتی ہیں۔ اس لیے بطور تمہید کے پہلے ان کوا کے مقدمہ فرض کرنا پڑا ہے، لکھتے ہیں:

''اچھی طرح سمجھ لینا چاہیے کہ متفل کے پیچھے مفترض کی نماز جائز ہونے نہ ہونے کہ اس کے فقیمان کرام پر لازم ہوا کہ اس کے باب میں حضور ﷺ کے دیگر اتوال وافعال سے تھم شرع کا پتا چلائیں۔''

حنی مذہب کے متعلق توان کا بیاقراری دعویٰ بالکل صحیح ہے لیکن ہم اپنے مسلک کے متعلق ان کا بیاقراری دعویٰ بالکل صحیح ہے لیکن ہم اپنے مسلک نہایت کے متعلق ان کا بید دعویٰ صحیح تسلیم نہیں کرتے۔ ہمارے نزدیک تو بحد اللہ الدلالة حدیثوں سے ثابت ہے جیسا کہ واقعہ معاذ " پر بحث کے دوران میں ہم ان شاء اللہ ان سب کو پیش کریں گے۔ بیداللہ الامو و ھو و لی التو فیق۔ اس تمہید کے بعد عثمانی صاحب لکھتے ہیں:

اخناف کی پہلی دلیل

'' چنانچہ امام ابو صنیفہ اوران کے تبعین کی نظراس صدیث پر گئی جس میں فر مایا گیا ہے کہ الامام صامن فلسم سے کہ یہاں کسی دیت یا قرض کا معاملہ تو ہے ہی نہیں کہ ضامن کے وہ معنی لیے

کمل حدیث اس طرح ہے الا مام صامن و المؤذن مؤتمن اللهم ارشد الائمة و اغفر للمؤذن مؤتمن اللهم ارشد الائمة و اغفر للمؤذن بيصح ہے تفصيل كريكھے علام البانى كى الا رواء (ج اص ٢٣١) (ليني امام ذمه دار ہوار و ذن (وقت كا) امين (گران) ہے۔ اے اللہ تو ائم كو ( اپنى ذمه دارى پورى كرنے كى طرف ) رہنمائى فرما اور اذان كہنے والول كو بخش دے )

جائلیں جوعرف عام میں لیے جاتے ہیں۔امام کے ذمہ مقتد یوں کی نماز نہیں ہے۔ البذا اس ضامن کا مطلب متضمن کے سوا پھی نہیں۔ یعنی امام کی نماز مقتد یوں کی نماز کوشائل ہے۔۔۔ تواب یہ قاعدہ کلیہ دیکھا گیا کہ کوئی شے اپنے سے بڑی اور تو کی چیز کوشائل نہوتی ہے جویا تو کم درجہ ہویا زیادہ سے زیادہ مساوی ہو۔ نقل نماز چونکہ یقینا فرض نماز سے کم درجہ اور نبتا ضعف ہے اس لیے اس میں بیصلاحیت نہیں کہ فرض نماز کی ضامن ہوسکے۔ جب ضامن نہ ہوسکی تو قول رسول الامام صاحب کی شامن ہوسکے۔ "

یہ ہے حق ندہب کی وہ پہلی دلیل، جوعثانی صاحب نے پیش کی ہے۔ مداراستدلال
بس یہ ہے کہ حدیث الامام صامن میں صامن متضمن کے معنی میں ہاوراس معنی کی
بابت عثانی صاحب پورے جزم ویقین کے ساتھ یہ دعوی کررہے ہیں کہ 'اس ضامن کا
مطلب مضمن کے سوا ہے نہیں۔' عثانی صاحب نے یہ ادعائی شان اس لیے اختیار فرمائی
ہے کہ حد ایہ اور شراح حد ایہ نے اس موقع پر یہی مرادلیا ہے۔ حالا تکہ بقول ملاعلی قاری یہ
لوگ محد ثین میں سے نہیں ہیں۔ ( لا عبور ہ بنقل النہایة و لا بقیة شواح الهدایة
فائهم لیسوا من المحدثین ) (نقل روایت میں اعتبار نہایہ اوردیگر شار صین ہدایہ کانیں
کوں کہ وہ محدثین میں سے نہیں ہیں ) ملاحظہ وموضوعات کیرس ۱۲۵۔

اس لیے کی حدیث کے معنی و مطلب کی بابت ان فقہاء غیر محدثین کے بیان پراعماد کرنے کی بجائے یا تو خودا حادیث کی طرف رجوع کیاجا تا ہے کہ السحد الدیث یفسر بعضها بعضا (کیول کہ احادیث آپس میں ایک دوسری کی تفییر ہیں) اور یالغات حدیث اور شروح حدیث کا مطالعہ کرنا چاہے تھا۔ کہ لسکسل فن رجال (ہرفن کوجائے والے تخصوص افراد ہوتے ہیں) لیکن عثمانی صاحب نے یہ سیدھی راہ چھوڑ کرایک غلط راستہ

❶ مزید دیکھیے احادیث هدایہ کی فنی و تحقیق حیثیت (ص۹-۱۰)،از فضیلة اشیخ مولانا ارشادالحق اثری هظه الله تعالیٰ)

اختیار کیا ہے۔اس لیے ظاہر ہے کہ نتیجہ غلط ہی نکلے گا۔

سنے الغات حدیث کی مشہور ومتداول کتاب نہایہ (جسم ۱۰۲) میں علامداین الاثیر جزریؓ کھتے ہیں:

و فيه الامام ضامن والمؤذن مؤتمن اراد بالضمان هاهنا الحفظ والرعاية لا ضمان الغرامة لانه يحفظ على القوم صلوتهم وقيل صلوتهم في عهدته وصحتها مقرونة بصحة صلوته فهو كالمتكفل لهم صحة صلوتهم.. انتهى.

( یعنی اس حدیث میں امام کے ضامن ہونے اور مؤذن کے امین ہونے سے مراد ہے حفاظت وگرانی ، نہ کہ صانت قرض ، اس لیے کہ امام قوم کی نمازوں کی حفاظت کرتا ہے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ قوم کی نمازیں امام کی ذمہ داری میں ہوتی ہیں۔ اور ان کی نمازوں کی صحت امام کی نماز کی صحت کے ساتھ معلق ہوتی ہے۔ پس لوگوں کی نمازوں کی صحت میں امام ایک فیل کی مانند ہوتا ہے )۔

یمی عبارت مجمع البحار (ج۲ص ۲۹۷) میں بھی ہے۔مولا ناخلیل احد سہار نپوری بذل المجبو د (جاص ۲۹۷) میں لکھتے ہیں:

قال القارى الضمان ههنا ليس بمعنى الغرامة بل يرجع الى الحفظ والرعاية قال القاضى الإمام متكفل أمور صلاة الجمع فيتحمّل القراءة عنهم اما مطلقا عند من لا يوجب القراءة على الماموم او اذا كانوا مسبوقين و يحفظ عليهم الاركان والسنن واعداد الركعات و يتولى السهارة بينهم و بين الرب في الدعاء قال ابن الملك لا نهم يراعون و يحافظون من القوم صلوتهم كالمتكلفين لهم صحة صلوتهم و فسادها او كمالها و نقصانها بحكم المتبوعية والتابعية ولهذا الضمان كان ثوابهم اوفر اذا راعوا حقها و وزرهم اكثر إذا احلوا بها أو المراد ضمان الدعاء انتهى ما في البذل.

امام نووی تهذیب الاساء واللغات (جسوص۱۸) میں لکھتے ہیں۔

قال صاحب الاحوذى في شرح الترمذى معنى ضمان الامام لصلاة الماموم هو التزام بشروطها و حفظ صلاته في نفسه لان صلاة الماموم تبتني عليه ـ انتهاى.

کتب احادیث سے حواثی اور شروح میں اس قتم کی عبارتیں آپ کو اور کتابوں میں بھی ملیں گر۔ ان سب کا ماحصل یہی ہے کہ امام مقتدیوں کی نماز کا محافظ اور فقیل ہے۔ وہ متبوع ہے اور مقتدی اس کے تابع ہیں۔ اس لیے وہ مقتدیوں کی نماز کی صحت اور فساد ، کمال اور نقص کا ذمہ دار ہے۔ آگروہ نماز کو اس کی شروط اور ارکان ، سنن و آ داب کا لحاظ کرتے ہوئے ٹھیکٹھیک ادا کرتا ہے تو اس کا تو اس کا تو اس کو تا تو اس کو گھیکٹھیک ادا کرتا ہے تو اس کا تو اس کا تو اس کا تو اس کے تو میں یہ دعاء فر مائی ہے :

میں جا عام کی مائی ہے :

اللهم ارشد الائمة اى ارشد الائمة للعلم بما تكفلوه والقيام به والخروج عن عهدته (عون المعبود (ج اص ٢٠٠٣)، تحفة الاحودى (ج اص ١٨٣) ببذل المجهود (ج اص ٢٩٧)

لینی اے اللہ!ان اماموں کوان با توں کے جانبے کی توفیق عطا فرما جن کے وہ کفیل اور ذمہ دار ہوئے ہیں نیز پیرجاننے کی بھی ان کوتوفیق دے کہان ذمہ داریوں کوا دا کرنے اور ان سے عہدہ برآ ہونے کی کیاصورت ہے؟

بیدعائیہ جملہ بھی الا مام ضامن کے ساتھ ہی حدیثوں میں مردی ہے۔

صدیث کا یہ مطلب ان محدثین کرام نے ان حدیثوں کی روشی میں بیان فرمایا ہے جو
اس سلسلے میں مردی ہیں، چنانچہ حضرت بہل بن سعد کے متعلق منقول ہے کہ وہ امامت کے
لیے اپنی قوم کے نوجوانوں کو آ کے بڑھا دیا کرتے تھے اور خوداس سے بچتے تھے ۔لوگوں نے
کہا کہ آپ ایسا کیوں کرتے ہیں؟ امامت تو آپ ہی کے لیے مناسب ہے، انہوں نے کہا:
انی سمعت رسول اللہ ﷺ یقول الامام ضامن فان احسن فلہ و لھم و

ان اساء يعني فعليه ولا عليهم (ابن ماجه)

لیعنی میں نے رسول اللہ ﷺ سے سنا ہے آپ فرماتے تھے کہ امام ضامن ہے۔اگروہ نماز اچھی پڑھائے تو ثواب اس کواور مقتدی دونوں کو ملے گا اوراگروہ نماز کوخراب کرتا ہے تو اس کا گناہ اسی پر ہے،مقتدیوں پڑہیں ہے۔امام ابن ماجہ نے اسی باب میں حضرت عقبہ بن عامر ﷺ کا بھی ایک واقعہ ذکر کیا ہے کہ کسی موقع پر انھوں نے دوسروں کوامام بنایا اورخود اس سے انکار کیا۔ جب لوگوں نے ان پراعتراض کیا تو کہا:

انى سمعت رسول الله الله الله الله الله الماس فاصاب فالصلاة له وله ومن انتقص من ذلك فعليه ولا عليهم.

یعنی میں نے رسول اللہ وہ سے بیسنا ہے کہ جو محص لوگوں کی امامت کرے اور نماز کوچی طور پرادا کرے تو اس کے اور مقتدی دونوں کے لیے بینماز باعث اجر ہے۔ اور جوامام اس میں کمی کرے گااس کا وبال اسی پر ہے، مقتدیوں پڑئیں۔

اس مضمون کی روایت بخاری مع الفتح (ج ۲ص ۱۸۷) میں بھی ہے 🏵 اور حافظ نے فتح الباری میں بھی کچھ روایتیں ذکر کی ہیں۔لفظ''ضان'' سے یہی مخل وتکفل ،محافظہ ورعایہ کے معنی اس حدیث میں بھی مراد ہیں جس میں حضور ﷺ نے فر مایا ہے:

من يضمن لي ما بين لحييه و ما بين رجليه اضمن له الجنة.

(رواه البخاري، كتاب الرقاق باب حفظ اللسان ج ٢ ص ٩٥٨)

<sup>•</sup> کتباب السه بالمدير بن ما يجب على الاهام . اس كى سنديس عبدالحميد بن سليمان الخزاعى ضعيف برويكه المحروبي بنا برضح كها ب- ويكهي التقريب من ١٦٥ كيكن علامه الباني "في اس حديث كوشوا بدكى بنا برضح كها ب- ويكهيد صحيح سنن ابن ماجه باب فدكور اس طرح سلسلة صحيحة حديث فمبر ١٤٦٧ -

<sup>🛭</sup> پیصدیث بھی محمح ہے۔ دیکھیے محمح سنن ابی داؤداور تعجیم سنن ابن ماجہ۔

کی لیمنی حدیث آبی جریره رضی الله عندجس میں حضور علیہ نے فرمایا: " به صلون لکم فإن أصابو ا فلکم و إن أخطأوا فلکم و عليهم "(لینی ائم نماز پڑھائیں گے۔ پس اگر انھوں نے ٹھیک ٹھیک نماز پڑھائی تو (ان کو بھی اس کا ثواب ملے گا) اور تنہیں بھی اور اگر نماز پڑھانے میں ان سے خلطی کا ارتکاب ہوا تو آئھیں اس پر پکڑ ہوگی اور تنہیں نماز کا اجرال جائے گا)۔

(جو ہندہ مجھےاس بات کی ضانت دے کہ وہ دو جبڑوں کے درمیان( زبان) اور دو ٹانگوں کے درمیان(شرمگاہ) کی حفاظت ورعایت کرے گا، میں اس کے لیے جنت کی ضانت دیتا ہوں)۔

أي من يكفل لي محافظة ما بينهما من اللسان والفم ـ

(مرقات ج 9 ص 1۳۵)

(بین جوبنده مجھے زبان اور منه کی ذمه داری اور ضانت دے)

پس عثانی صاحب کا یہ کہنا کہ' امام کے ذمہ مقتدیوں کی نماز نہیں ہے' اگر اس کا مطلب سے ہے کہ وجوب اورادا کے اعتبار سے نہیں ہے۔ تب توضیح ، لیکن اگر یہ مطلب ہے کہ خطاء وصواب ، اساء قواحسان ، صحت و فساد ، کمال و فقص کے اعتبار سے بھی اس کے ذمہ نہیں ہے تو یقینا غلط ہے ، محما مو تفصیلہ آنفا ۔ اس سے عثانی صاحب کے اس اقعا کی حقیقت بھی کھل گئی کہ' اس ضامن کا مطلب متضمن کے سوا کچھ نہیں۔' ، یعنی امام کی نماز مقتدیوں کی نماز کوشامل ہے۔

صدیث کے معنی کی تھیجے اور تحقیق کے بعداب ہم اس صدیث کی بابت عثمانی صاحب کی تاویل اوران کے بیان کردہ معنی پر پچھ نقوض وامرادات پیش کرتے ہیں۔

اولاً: پر که حدیث الامام صامن میں ظاہر ہے کہ الامام سندالیہ اور صامن سند ہے۔ بعنی منان کی نسبت خودامام کی طرف کی گئی ہے لیکن اگر ضامن کو مضمن سے معنی میں لیا جائے تو حدیث میں خلاف خلا ہر دوتا ویلیس کرنی پڑتی ہیں۔ ایک تو یہ کہ الامام مند الیہ ہیں ہے بلکہ اس کا مندالیہ محذ وف ہے۔ بعنی صلوۃ الامام دوسری ریہ کہ ضامن منضمنہ سے معنی میں ہے۔ گویا مند حقیقت میں ضامن نہیں بلکہ مضمنہ ہے۔ حالا نکہ اس حسوف عس میں ہے۔ گویا مند حقیقت میں ضامن نہیں بلکہ مضمنہ ہے۔ حالا نکہ اس حسوف عس المظاهر (ظاہر سے بدلنے) کے لیے کوئی قرینہ موجود نہیں ہے اور جوقریندا ہے زعم میں سمجھا گیا تھا اس کا جواب ہم نے اویرد بدیا۔

ٹانیا بیرکہ''امام کی نماز مقتہ یوں کی نماز کوشامل ہے۔''اس' دشمول'' سے کیا مراد ہے؟ جوشمول کمیات مادید میں ہوتا ہے وہ تو یہاں مراد نہیں ۔ کیوں کہ نماز کوئی ذوابعاد اور مادی چیز نہیں ہے۔اس لیےاب یا تو وہ شمول مراد ہو جو کلی کا پنے افراد پر ہوتا ہے یا وہ شمول مراد ہو جو کلی کا پنے افراد پر ہوتا ہے یا وہ شمول مراد ہو جو کلی کا اپنے اجزاء پر ہوتا ہے۔ عثانی صاحب نے شمول کی صورت سمجھانے کے لیے جج اور خزانہ کی جو دو مثالیں پیش کی ہیں ان سے تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ شمول الکل علی الا جزاء کی صورت سمجھ رہے ہیں حالا نکہ ان دونوں صورتوں میں سے بہاں کوئی بھی نہیں بن سکتی۔اس لیے کہ امام کی نماز اپنے تعینات و تقصات کے اعتبار سے جزئی حقیق ہے نہ کہ کلی،اور جب سے کلی نہیں ہے تو مقتد یوں کی نماز وں کواس کے افراد کیے کہا جاسکتا ہے؟

پس جب یہاں نہ کوئی کل ہےاور نہاس کے افراد ہتو پھراس کے شمول کوشمول الکلی علی الافراد کہنا کیے ضبحے ہوگا ؟

اسی طرح امام کی نماز''کل'' اور مقتدیوں کی نمازیں اس کے اجزا نہیں ہیں کیوں کہ اگر ایسا ہوتا تو مقتدیوں کی نماز کے فساداور بطلان سے امام کی نماز کا فساداور بطلان ضروری ہوتا،اس لیے کہ بطلان جزم شرم ہے بطلان کل کو و افد لیس فلیس۔

ٹال یہ کہ الامام صامن پوری حدیث ہیں ہے بلکہ حدیث کا ایک کراہے۔ پوری حدیث کا ایک کراہے۔ پوری حدیث کا ایک مضمون تو وہ ہے جو ابن ماجہ کے حوالہ سے ہم اور نقل کر چکے ہیں اور دوسرا مضمون ترین کا ایک مضمون ترین کا ورابودا وُد میں ہے جس کے الفاظ سے ہیں:

حدیث کے اس کلڑے (الامام ضامن) کوجب پوری حدیث کے ساتھ ملاکراس
کے معنی پرغور کیا جائے تو سیاق حدیث صاف طور سے اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ جس کر جائے سے ذن مسؤ ذن مسؤت من (لیعنی مؤذن المین ہے) میں اذان کی کسی طبعی حالت کا بتانا اصلی مقصود نہیں ہے بلکہ مؤذن کو اس کی ایک اہم ذمہ داری پر تنبیہ مقصود ہے۔ اس طرح الامام صامن میں بھی امام کی نماز کی کسی طبعی حالت کا ذکر کرنا اصلی اور بالذات مقصود نہیں الامام صامن میں بھی امام کی نماز کی کسی طبعی حالت کا ذکر کرنا اصلی اور بالذات مقصود نہیں

O بەھدىك سىچى ب-اس پر بحث پېلىڭ زرچكى ب-

ہے بلکہ بالذات اوراصلی مقصود تو خودامام کواس کی ایک اہم ذمدداری کی بابت متنبہ کرنا ہے۔ لیکن چونکہ اس ذمدداری کا تعلق نماز ہی ہے ہاس لیے بالتبع اس کی حالت کا بیان بھی ملحوظ ہوگا۔ مگراس کا درجہ ثانیا اور بالتبع کا ہے۔ اولا اور بالذات کا نہیں ،اس لیے امام ابن ماجہ ہے نہیں تعدید کے لیے عنوان مقرر کیا۔ بساب ما یعجب علی الامام (یعنی اس چیز کا بیان جوامام کے ذمہ واجب ہے ) اور امام ابوداؤد نے اس کا عنوان قائم کیا ہے۔ بساب ما یہجب علی الممؤ ذن من تعاہد الوقت (یعنی اس چیز کا بیان کہ مؤذن پر اوقات ما یہجب علی الممؤذن من تعاہد الوقت (یعنی اس چیز کا بیان کہ مؤذن پر اوقات نماز کی حقاظت واجب ہے ) امام اور مؤذن دونوں کی ذاتی ذمہ داری ہی کے لیا ظ سے رسول اللہ علی نے ان دونوں کی ذات کے لیے (ان کی نماز اور اذان کے لیے نہیں ) حب حال دعا فرمائی ہے۔

لیکن اگر حفیہ کی اس تاویل کو حجے مان لیاجائے کہ الا مام صامن کا مطلب ہیہ کہ امام کی نماز مقتد یوں کی نماز کو شامل ہے تو یہ ' امام کی نماز'' کی ایک طبعی حالت کا بیان ہوگا۔ خودامام کی فرمدداری پر تنبیہ ایک ضمنی چیز ہوجائے گی۔ گویا قول رسول عیائیہ میں جو چیز اولا اور بالذات ملحوظ اور مقصود ہے۔ اس تاویل کی روسے وہ ٹانیا بالعرض مقصود بنتی ہے۔ اور جو چیز ٹانیا و بالعرض مقصود ہے وہ اولا و بالذات مقصود بن جاتی ہے۔ ۔ ۔ اس طرح حدیث کا جنز تانیا و باتا ہے۔ لیس کسی تعذر اور استحالہ کے بغیر صدیث کی ایسی تاویل کرنا جس منظ ردو بدل ہو جاتا ہے۔ لیس کسی تعذر اور استحالہ کے بغیر صدیث کی ایسی تاویل کرنا جس کے کلام نبوی کا منظ ہی بدل جائے ، حجے نہیں۔

ان مباحث سے اب یہ بات اچھی طرح واضح ہوجاتی ہے کہ صدیث الا مسام ضامن میں ضامن میں ضامن میں ضامن میں ضامن میں من میں نہیں ہے۔ لہٰ ذااس بنیاد پر جو نتیجہ نکالا گیا ہے کہ فلل پڑھنے والے کی نماز جائز نہیں۔ یہ نتیجہ بھی غلط ہوااور اس دلیل سے حفی مذہب کا دعوی ثابت نہ ہوا۔ عثانی صاحب نے شمولیت کے شبوت میں ایک دلیل دی ہے، ککھتے ہیں:

وبی شولیت ہے کہ جب امام پر بحدہ سہو واجب ہوتا ہے تو تمام

مقتذیوں کو لاز مااس کی بیروی کرنی پرلتی ہے خواہ ان میں سے کسی نے کوئی جول اور غلطی نہ کی ہو۔''

حالانکہ تمام مقتد یوں کولاز مالس کی پیروی اس لیے کرنی پڑتی ہے کہ حدیث انساب جعل الامام لیؤتہ به (امام بنایا بی اس لیے جاتا ہے کہ اس کی پیروی کی جائے) اور فرمان نبوی، فلیصنع محما یصنع الامام (جیسے امام کرتا ہے مقتدی بھی و سے بی کریں) کے مطابق امام متبوع اور تمام مقتدی اس کے تابع ہیں۔ یہی متبوعیت اور تابعیت کا تعلق اس بات کا متقاضی ہے کہ مقتدی ہر حالت میں امام کی پیروی کریں جا ہے ان میں سے کسی نے کوئی بھول اور غلطی کی ہویانہ کی ہو۔ اس کوشمولیت مجساعثانی صاحب کی خوش فہی ہے۔

اس دلیل کا جواب بر تقدیر شکیم دعویٰ

دی۔ آنحضور ﷺ کی واپسی تک ایک رکعت ہو چی ۔ آپ دوسری رکعت میں شریک ہوئے اور عبد الرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہ کی ہیروی کرتے رہے ۔ یہاں تک کہ جب وہ نماز سے فارغ ہوئے اور سلام چھردیا تب آنحضور ہے اپنی بقیہ نماز پوری کی ۔ (مسلم جام ۱۸) حفیہ کے اور سلام چھردیا تب آنحضورت میں آنحضرت کی نے سہلے فجر کی دوسری دمنیہ کے مطابق اس صورت میں آنحضرت کی نے سہلے فجر کی دوسری رکعت پڑھی ہے اور اس کے بعد پہلی رکعت ، ظاہر ہے کہ فرض نماز کی رکعات میں ترتیب کی سیت پڑھی ہے اور اس کے بعد پہلی رکعت ، فاہر ہے کہ فرض نماز کی رکعات میں ترتیب کی سیت بیا جا اور ہو تا بعت اضل الائکہ ہی نہیں بلکہ افضل سیت بی سیار ہوئی ہے اور بیر متابعت امام ہونے کے متبوع اور مقتری ہے تو ہی ہوگی خواہ وہ فل ہی کیوں نہ ہو ، اس طرح مقتری کی نماز بحیثیت مقتری کی متاز ہوئے کے متبوع اور فرض ہی کیوں نہ ہو۔

نتیجدید نکلا کرمثلاً اگر زید کوئی نفل نماز پڑھ دہا ہے اور بکر کسی فرض نماز کی نیت ہے اس کو اپنا امام بنالیتا ہے تو اب زید کی نماز ''صلاۃ الامام'' ہوگی اور بکر کی نماز ''صلاۃ المقتدی''
اس لیے صلاۃ الامام تنصمن صلاۃ المقتدی کے شم کے مطابق زید کی نماز بکر کی نماز کوشامل ہوگی اور اگرینسبت تسلیم کرنے کے باوجوداس کوشامل ند ہوتو صلاۃ الامام تنصمن صلاۃ المقتدی کی تقدیق ند ہو سکے گی۔

حفیہ صورت مفروضہ بالا میں زیادہ سے زیادہ یہی کہہ سکتے ہیں کہ بکرنے جوفرض نماز
کی نیت کی ہاس کی بینیت معتبر نہیں بلکہ اس کی بینماز نفل ہو گی تو عرض بیر ہے کہ بہر حال
ہو گی تو زید کی اقتداء ہی میں؟ اور جب اقتداء میں ہوئی تو صلاۃ الا مام اور صلاۃ المقتدی کی
نسبت پائی گئی اور جب بینسبت پائی گئی تو بحکم حدیث فدکور شمولیت لازی ہوگی۔ اور اگر امام
ومقتدی کے مابین امامت اور مامومیت ،متبوعیت اور تابعیت کی مخصوص حیثیتوں کونظر انداز کر
کے صرف اس بنا پر اس نماز کو نا جائز کہا جائے کہ نفل نماز فرض نماز کے مقابلہ میں نسبتاً ضعیف
اور کم درجہ ہے تو پھر سمجھ لیجیے کہ بہت ہی الی صورتیں ہیں جن میں مفترض کی نماز مفترض کی نماز مفترض کے اور کم درجہ ہے تو پھر سمجھ لیجیے کہ بہت ہی ایسی صورتیں ہیں جن میں مفترض کی نماز مفترض کی نماز مفترض کے اور کم درجہ ہے تو پھر سمجھ لیجیے کہ بہت ہی ایسی صورتیں ہیں جن میں مفترض کی نماز کی نماز کی نماز مفترض کی نماز کی ن

پیچے بھی ناجائز ہوجائے گی کیونکہ نسبتاً ضعیف اور توی ،ادنیٰ اوراعلیٰ ہونے کا تفاوت وہاں بھی موجود ہے مثلا رسول اللہ ﷺ کی وہی نماز جس کا ذکر اوپر آچکا ہے کہ آپ نے اس کو ایک صحابیؓ کی اقتداء میں اوا فربایا ناجائز ہوگی اس لیے کہ یقیناً صحابی کی نماز ،آنخضور ﷺ کی نماز کے مقابلہ میں نسبتاً ضعیف اور کم درجتھی۔

اسی طرح تجاج بن پوسف (جس کوصاحب عنایین 'افستی اهل زمانیه ''اپنی زمانیه کار با نه کاسب سے بوافات کہا ہے) (العنایة برحاشیہ فتح القدیر: جاص ۲۴۷) کی اقتداء میں اجلہ صحابہ جیسے عبداللہ بن عمر، ابو ہریرہ، انس بن مالک کی وغیرہم نے جتنی نمازیں پر بھی تھیں وہ سب نا جائز ہوں گی۔ کیونکہ ان اصحاب رسول کی نمازیں بقیناً ضعیف اور کم درجہ جیسا کہ تجلی میں ہے) کی نمازوں کے مقابلے میں تجاج کی نمازیں بقیناً ضعیف اور کم درجہ تھیں۔ پس

چیست یاران طریقت بعد ازیں تدبیر ما

ہاں۔۔ ذرایی بھی بتاد بیچے کہ خیرنفل نماز تو نسبتاً ضعیف اور کم درجہ ہونے کی وجہ سے یہ
صلاحیت نہیں رکھتی کہ فرض نماز کی ضامن ہو سکے لیکن اگر فرض نماز مثلاً عصر دوسری فرض نماز
مثلاً ظہر کے ساتھ تو فرضیت کے اعتبار سے مساوی درجہ رکھتی ہے اور آپ نے اپ قاعدہ
کلیہ میں یہ سلیم کیا ہے کہ کوئی شے اپنے مساوی درجہ کی چیز کوشامل ہو سکتی ہے۔ تو اس قاعدہ
کی رو سے عصر پڑھنے والے امام کی نماز مثلاً ظہر پڑھنے والے مقتدی کی نماز کوشامل ہوتا
چاہیے مگر حنفی نہ بہب اس کو بھی جا تر نہیں کہتا۔ تو بھر قول رسول علیق الإسام صامن کی
تصدیق کہاں ہوئی ؟

حنفی مذہب کی دوسری دلیل اوراس کے جوابات

حفی مذہب کی تا ئیدیں عثانی صاحب کی پیش کردہ دوسری دلیل کا خلاصہان ہی کے الفاظ میں بیہے:

" حضور على في المام بنايا على الامام ليؤتم به امام بنايا ي

اس لیے جاتا ہے کہ اس کی پوری اقتداء کی جائے۔ پھر دوسری جگد فر مایا: لا تخت لفوا علیه یعنی ام سے اختلاف ند کرو۔ ان اقوال رسول علیہ کے ساتھ ہی امن متعدد روایتوں کو دیکھا جن میں نبیت کی زبردست ایمیت کا بیان ہے جن سے معلوم ہوتا ہے کہ کو یا بلانیت کی عبادت کا وجود عدم کے برابر ہے۔ تب انھوں نے فیصلہ کیا کہ امام سے اختلاف کرنے اور اس کی پیروی کرنے کا حکم اگر رسول بھی نے ظاہری اعمال میں دیا ہے تو نبیت میں بدرجہ اولی دیا ہوگا چنا نچہ خیال کیا گیا کہ اختلاف نبیت سے بڑھ کرتو کوئی بھی بدرجہ اولی دیا ہوگا چنا نچہ خیال کیا گیا کہ اختلاف نبیت سے بڑھ کرتو کوئی بھی اختلاف نبیس۔'

عثمانی صاحب کے اس بیان سے بظاہر بیرمعلوم ہوتا ہے کہ حدیث کے بیہ دونوں کھڑے الگ الگ دوروا پیوں ہیں ہیں ایک ساتھ مروی نہیں ہیں، حالا نکہ صحیحیین کی ایک روایت میں بیدونوں نکڑے ایک ساتھ بھی مروی ہیں۔ چنانچہ حدیث کے الفاظ بیہ ہیں:

عن ابی هریرة عن النبی فی قال انسا جعل الامام لیؤتم به فلا تختلفوا علیه فاذا رکع فار کعوا و اذا قال سمع الله لمن حمده فقولوا ربنا لک المحمد واذا سجد فاسجدوا (بخاری ص ۱۰۰ ج ۱ ، مسلم ص ۱۵۲ ج ۱) (حضرت الو بریره رضی الله عند سے روایت ہے کدرسول کریم عظیم نے فرمایا امام بنایای اس لیے جاتا ہے کداس کی اتباع کی جائے ۔ پس امام سے اختلاف مت کرو ۔ پس جب وہ رکوع کوجا کا اور جب وہ سمع الله لمن حمده کے تو پھرتم رکوع کوجا کا اور جب وہ سمع الله لمن حمده کے تو پھرتم ربنا لک الحمد کہواور جب بحدہ کر ہے تو تم بھی مجدہ کرو)

حنفی ند ہب میں نیت کی اہمیت

عثانی صاحب نے یہال نفس نیت کی اہمیت کی بحث بالکل بے موقعہ چھیڑی ہے۔ نفس نیت کی اہمیت سے کے انکار ہے؟ بلکہ آپ خوب جانتے ہیں کہ ہم (اہل حدیث) اس کی اہمیت کے احزاف سے زیادہ قائل ہیں۔احزاف نے تو بہت سی عبادات اور معاملات میں اس کی اہمیت کوختم کر دیا ہے۔وضو ہی کی ایک مثال لے لیجیے۔ آپ کے نزدیک ایسا وضو جو بلانیت اور بغیرارادہ کیا گیا ہو بالکل صحح ہے،اس کا وجود عدم کے برابرنہیں۔اس وضو سے جونماز پڑھی جائے گی وہ نماز بالکل صحح اور عنداللہ مقبول ہے،لیکن ہمارے نزدیک بیوضو شرعی وضونہیں اور نداس کا وجود شرعاً معتبر ہے۔اس لیے کہ اس وضو سے نماز بھی صحح نہ ہوگی۔۔۔ بتائے نیت کی اہمیت کے ہم قائل ہیں یا آپ؟۔

حنفی مذہب میں نبیت کی کتنی اہمیات ہے اس کی آیک دوسری مثال خود مقتدی کی نماز کے متعلق عرض کردوں (جواس وقت زیر بحث ہے )۔

حنی ند جب کا ایک مسلم یہ ہے ۔ مدرک الامام فی الرکوع لا بحتاج الی تکبیر تین خلاف البعضهم ولو نوی بتلک التکبیرة الواحدة الرکوع لا الافتتاح جاز و لغت نیته (فتح القدیر ص۳۳۳ ج اطبع مصر) یعنی جومقتری امام کورکوع کی حالت میں پائے اس کے لیے تجبیر تحریم اور تکبیر رکوع دونوں کہنا ضروری نہیں ہے مرف تکبیر کہد لینا ہی کافی ہادرای تکبیر سے اگروہ رکوع والی تکبیر کی نیت کرے، تکبیر تخصیص کی تحریم کی نیت نہ کرے، تب بھی جائز ہادراس کی نیت لغوہ ہوگی۔ (یعنی اس کی تخصیص کی نیت کا اعتبار نہیں ہوگا۔ وہ ایک تکبیر بہر حال دونوں تکبیر وں کی قائم مقام ہوگی۔)

کہیے! نیت کی اہمیت کی حنی ندہب نے کتنی رعایت کی؟ جس عبادت کی نیت نہیں کی وہ بلانیت کے بھی موجوداور جس چیز کی نیت کی وہ لغواور معدوم۔ بھلااس سے ہڑھ کرنیت کی اہمیت اور کیا ہوگی؟

بہرحال گفتگونش نیت میں نہیں ہے گفتگواس میں ہے کہ آیاام اور ما موم دونوں کی نیتوں میں تو افق ضروری ہے یاان میں اختلاف بھی جائز ہے؟ (نزاع جواز ہی میں ہے افضلیت میں نہیں) احناف کا دعویٰ ہے کہاختلاف جائز نہیں ہے، کیوں کہ حدیثوں میں مقتدی کوامام کی پوری پوری پیروی کا تھم دیا گیا ہے اوراختلاف سے منع کیا گیا ہے۔

(امام إور مقتدى كى نىيت كافرق)

جب اس استدلال پراعتراض کیا گیا که بیتو تھیک ہے تگران ہی حدیثوں میں خود

ذراملا حظہ سیجیے'' خیال کیا گیا''۔۔۔اور'' دیا ہوگا'' کے زورِاستدلال کواس پر بھی عثانی صاحب کا زعم یہ ہے کہ احناف کے پاس'' قول رسول کی جمت ہے'' اور فریق مخالف کا عقیدہ خالص مختمین وقیاس سے نکالا ہواہے''ہم نے احناف کی دلیلوں کو صرف مرجوح کہا تھا تو عثانی صاحب بگڑ گئے کہاس کے معنی یہ ہوئے کہ خفی عقل وقیاس کے گھوڑے دوڑا کر آئم غلم عقیدے رکھتے ہیں اور عقلی تک بندیاں کرتے ہیں۔لیکن اب ناظرین ہی انصاف ہے بتا کیں کہ' خیال کیا گیا'' اور'' دیا ہوگا'' کے معنی کیا ہوئے ؟

خیرتواس' خیال کیا گیا' اور' دیا ہوگا'' کی بابت عرض ہے کہ افعال ظاہرہ پرنیت جیسی باطنی چیز کا قیاس کرنا قیاس مع الفارق اور غیر محصوں کا محسوں پر قیاس ہے جو بالا تفاق باطل ہے ۔ انسان کی نیت اس کے دل کا ایک ایسا مخفی عمل ہے کہ اس کا واقعی علم بجز خدائے علیم بذات الصدور کے سمی دوسرے کے لیے ممکن ہی نہیں ہے تو پھر ایک ایسی چیز جس کا علم و ادارک ہی انسانی طاقت ہے باہر ہو بھلا شریعت اسلامیہ جوفطرت انسانیہ کی نبض شناس ہے اس کی پیروی کرنے کا کسی کو کس طرح مکلف کر کتی ہے۔ اس لیے شریعت محمد میں اس کی کوئی نظیر نہیں ماتی کہ کسی محفص کے عمل کی صحت اور مقبولیت کو خود اس کی نیت اور ارادہ کی بجائے دوسر مے محفص کی نیت اور ارادہ پر موقوف کیا گیا ہو، اس لیے بید خیال بقیناً غلط ہے کہ مقدی کوامام کی نیت کی پیروی کرنے کا بھی تھم دیا ہوگا۔

اور اگر بالفرض واقعی یمی بات ہوتی کہ نیت کے اختلاف سے بڑھ کر کوئی بھی

اختلاف نہیں ہو جس موقع پرشارع التلیکی نے ان اموری تفصیل بیان فر مائی ہے جن کی افتداء واجب ہے، وہاں نیت کوسب سے پہلے بیان فر ماتے اورا گرسب سے پہلے بیان فر ماتے اورا گرسب سے پہلے بیان فر ماتے اورا گرسب سے پہلے بیان کم از کم ان کا ذکر ضرور ہوتا ، لیکن اس موقع بیان پر آنخضرت اس کی اتباع اس کے ذکر سے سکوت فر ما جاتا اس بات کی دلیل ہے کہ شریعت کی نگاہ میں اس کی اتباع ضروری نہیں ہے۔ فان السکوت فی معرض البیان بیان۔

جب یہ۔۔۔ ثابت ہوا کہ فرمان رسول ﷺ کی تصریحات کے مطابق صرف ظاہری افعال ہی میں اتباع کا تھم دیا گیا ہے تو اب اس شبہ کی گنجائش باتی نہیں رہی کہ ''اگرامام اور مقتدی کی نیتوں میں اختلاف ہوگا تو اتباع کا مل نہ ہوگا۔'' اس لیے کہ جب شارع المنظیم کی نیتوں میں اختلاف ہوگا تو اتباع کا ملقف ہی نہیں فرمایا ہو تاس معاملہ میں اختلاف کرنے کو اتباع کا ملقف ہی نہیں فرمایا ہو تھا نے کہ خلاف محصائی فلط ہے۔ ان ہی امور میں اختلاف کرنے کو اتباع کا مل کے خلاف کے خلاف میں اختلاف کرنے کا جوت شری دلیل سے نہ ہو۔ اور کا اتباع کا مل سے مراویہ ہے کہ بلا تحصیص اور بلا استثناء کی امریش بھی امام سے اختلاف نہ کیا جائے تو یہ بالیقین باطل ہے۔ اس لیے کہ مثلاً:

- ا۔ اس کا کوئی بھی قائل نہیں ہے کہ تھبیرات انقال امام زور سے کہتا ہے تو مقتدی بھی اس کی انتباع میں زور سے کہیں۔
- ۲۔ بیسب کہتے ہیں کہ اگرامام مسافر ہے اور رہا عی نماز پڑھارہا ہے اور مقتدی مقیم ہیں تو
   ام شروع ہی سے دور کعت کی نبیت کرنے گا اور مقتدی چارر کعتوں کی۔

اس سے ثابت ہوتا ہے کہ امام اور مقتدی کی نیتوں میں اختلاف جائز ہے۔

- س۔ جمہورعلاء (جن میں حنفیہ بھی داخل ہیں) اس بات کے قائل ہیں کداگر امام کسی عذر کی وجہ سے بیٹھ کرنماز پڑھ رہا ہوتو غیر معذور مقتد یوں کو اس کی افتد اء میں بیٹھ کرنہیں بلکہ کھڑے ہوکر پڑھنا جا ہے۔
  - بنائية إلىمراس صورت ميس اتباع كامل كهال ري؟
- سم جومبوق امام کی آخری رکعت یائے اس کے متعلق اس بات میں توسب متفق ہیں کہ

امام کی بیآخری رکعت ہے گرمقتری کے متعلق اختلاف ہے کہ اس کی بیآخری رکعت ہے یا اول امام ابوطنیفہ کے علاوہ اکثر ائمہ جن میں امام محتجم وافل ہیں اس کومقتری کی اول رکعت قرار دیتے ہیں گواس کی تفصیلات میں ان کا باہمی پچھا ختلاف ہے ورنہ فی الجملہ اولیت کے سب قائل ہیں۔۔۔۔اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ان ائمہ کے نزدیک امام اورمقتری کی نیتوں میں اختلاف جائز ہے، پھرا تباع کامل کہال رہی؟

۵۔ امام اور مقتدی کی نیتوں میں اختلاف کی صورت کو حنفیہ بھی جائز کہتے ہیں کہ امام فرض
 رہا ہوا ور مقتدی نفل۔۔۔۔ حالا تکہ اتباع کامل کے توبیہ بھی خلاف ہے۔

۲ - خفیوں کا بیمسکلمشہور ہے کہ امام کے لیے قرآن پڑھنا فرض ہے گرمقندی کے لیے ناجائز بلکہ حرام ۔۔۔ گویا اس معاملہ میں مقندی کے لیے امام کی مخالفت کرنا ضروری ہے اور اتباع ناجائز۔۔۔ کہے اتباع کامل اس کانام ہے؟

۔ حننی ند بہب میں ہے کہ امام رکوع سے سراٹھانے کے وقت سمع اللہ لمن حمدہ کے اور مقتدی صرف ربنا لک المحمد لین سمیع میں امام کی اقتداء نہ کرے۔ پھر پوری پیروی کہاں ہوئی؟

O ويكسي العناية على الهداية برماشير شرح فق القدير (جام ٣٣٣)

- ای طرح اگر مقتدی این امام سے پہلے ہی مجدہ میں چلا جائے اوراس کے بعداس کا امام اس کواس حالت میں پالے تو مقتدی کا یہ فعل بھی درست اوراس کی نماز بھی جائز
   (فتح القدیرج اص ۳۸۵) یہ ہیں فقہ حننیہ میں اتباع کامل کے نمونے --- ایک آخری نمونہ اور ملاحظہ کر لیجیے۔
- ا۔ ولو ادر که فی محض القیام و لم یر کع مع الامام حتی رفع فانه یکون مدر کا لها اتفاقا حتی کان له ان یر کع بعد الإمام و یلحقه انتهی رفت القدیسر ج اص ۳۳۳ طبع مصر) یعن اگرکوئی مقتری امام کوقیام کی حالت یس پائیسیدها کو ایم کی حالت یس پائیسیدها کو ارخ به کساته وه رکوع یس نه جائے بلکسیدها کو ارخ به کرانا مرافعال اس کے بعدوه مقتری رکوع یس جائے اور رکوع سے فارغ بوکرامام سے ال جائے تو با تفاق ائم حنفیاس کی پر رکعت می جا اور اس کی نماز بالکل درست ہے۔''

غور سیجی ارکوع نماز کا ایک رکن ہاوراس کی اتباع اور اقتداء کے لیے نص صر تح موجود ہے۔اس کے باوجود مقتدی اس پورے رکن کی ادائیگی میں امام کی سراسر مخالفت کرتا ہے مگر پھر بھی حنی فد جب میں نہ تو یہ اتباع کامل کے خلاف ہے اور نہ انسما جعل الامام لیؤ تم به کے منافی ہے اور نہ لا تختلفوا علیہ کے معارض ہے۔

پس عثانی صاحب ہمیں بتائیں کہ''اتباع کامل'' کے خلاف اختلاف کی ان تمام صورتوں کے متعلق آخروہ کیا کہیں گے؟ یہی نا کہ دوسری حدیثوں یا دلیلوں سے ان کا جواز علی تا ہوں ہے۔ وسری علیت ہے۔ وس ہم بھی یہی کہتے ہیں کہ نیت میں اختلاف کرنے کا جواز بھی دوسری بہت می صحیح حدیثوں اور توی دلیلوں سے تابت ہے۔الی توی دلیلوں سے کہ جن کی قوت کے سامنے بڑے بڑے علمائے حنفید کی گردنیں خم ہیں۔

گوان تمام مقامات برا دوسری حدیثول "کاثبوت محل نظر ہے۔

## حنفیه کی تیسری دلیل

عثانی صاحب نے حنی ند جب کی تیسری دلیل سورہ نساء کی ایک آیت کو قرار دیا ہے، کلھتے ہیں:

اس کے علاوہ احناف نے وہ آیت دیکھی جس میں صلوۃ خوف کا بیان ہوا ہے۔ ﴿ واذا کنت فیھم فاقمت لھم الصلوۃ ﴾ اس میں اللہ تعالیٰ نے تھم دیا ہے کہ بحالت جنگ ایک جماعت کو چاہیے کہ امام کے پیچھے نماز پڑھے اور ددوسری جماعت دشمن کے مقابلہ پرڈٹی رہے۔ جب پہلی جماعت ایک رکعت مع رکوع وجو دختم کر لے تو چلی جائے اور دوسری جماعت کی جگہ کھڑے ہوکرا سے نماز کے لیے بھیج دے۔۔۔الی آخرہ

گویااللہ تعالی نے صلوۃ خوف میں چلنے کو جائز کیا۔۔۔تو احناف نے اس سے قیاس کیا کہ اگر متنقل کے پیچے مفترض کی نماز ہو سکتی تو اللہ تعالیٰ کیوں نہ ایسا تھم دیتے کہ پہلا طاکفہ پوری نماز پڑھ لے، پھر دوسراطاکفہ اس ام کے پیچے پوری نماز پڑھ لے۔ایسا تھم شایداس لیے نہیں دیا گیا کہ اگرامام پہلی جماعت کو کمل نماز پڑھادےگا۔۔تو دوبارہ اس کا نماز پڑھانا گویاس کے حق میں نفل بن جائے گا اور نفل کے پیچے فرض کی ادائیگی کو درست نہیں سمجھا گیا اور چلنے کی اجازت دی گئی۔

### اس دليل كاليهلا جواب

قرآن مجیدگی اس آیت میں صلوۃ خوف کی جس کیفیت کا ذکر ہے اس کے متعلق مولانا اشرف علی مرحوم اپنی تفییر میں لکھتے ہیں: ''سی جب ہے کہ ایک ہی امام کے ساتھ سب نماز پڑھنا چاہیں ورند دونوں گروہ دواماموں کے ساتھ پڑھلیں کے سندا فسسی المدرالم ختار اور عجب نہیں کہ اذا کست فیھم کی تقیید میں یہی تکتہ ہو کیونکہ آپ کے ساتھ سب کونماز پڑھنا محبوب تھا تو یہ کلام کنا بیاس سے ہوگا إذا کان فیھم من تنازعوا ساتھ سب کونماز پڑھنا محبوب تھا تو یہ کلام کنا بیاس سے ہوگا إذا کان فیھم من تنازعوا

<sup>🗗</sup> النساء:۱۰۲

فی الصلاة خلفه و حده انتهای (بیان الفران ج ۲ ص ۱۵۲) (کدام الی جماعت میں ہوکہ سب ای امام کے پیچھے نماز پڑھنے کی خواہش کی وجہ سے باہم اختلاف کررہے ہوں) حنفیصلو ق خوف کی جس صورت کو فضل بچھتے ہیں اس میں بھی مقتد یوں کو''چلنا''پڑتا ہے۔اس کے متعلق علامہ ابن البمام لکھتے ہیں:

واعلم ان صلوة الخوف على الصفة المذكورة انما تكزم اذا تنازع القوم في الصلوة خلف الامام اما اذا لم يتنازعوا فلا فضل ان يصلى باحدى الطائفتين تمام الصلوة يصلى بالطائفة الاخرى امام آخر تما مهاـ انتهى.

(فتح القدير: ص ١٣٣ ج ١)

لیتی ہیہ بات سمجھ لو کہ صلوٰ ۃ خوف کی ہیے ' ویلئ' والی کیفیت اسی صورت میں لازم ہے جب مجاہدین کے مابین امام مقرر ہی کے پیچھے نماز پڑھنے کے لیے آپیں میں نزاع ہواور ہر شخص اسی امام کی اقتداء کا خواہش مند ہوور نہ افضل صورت یہ ہے کہ امام مقرر تو ایک طا کفہ کو پوری نماز پڑھا دے اور کوئی دوسرا امام دوسرے طاکفہ کو پوری نماز پڑھا دے (تاکہ کسی کو اتمام صلوٰ ۃ سے پہلے چلنا اور آٹا جانانہ پڑے )۔

در مختاراور فتح القدير (شرح ہدايہ) يد دونوں فقد في كى معتبر اور متندكتا بيں ہيں۔ان كے بيان كے مطابق " چلئے" والى كيفيت كے ساتھ صلوۃ خوف كى مشروعيت رفع بزائے كے بيان كے مطابق " چلئے" والى كيفيت كے ساتھ صلوۃ خوف كى مشروعيت رفع بزائے كے بيان ہے مھتديوں كى اس بزائ كا مقصداس كے سوااور كي خيبيں ہوسكتا كہ ہر خص اپنے دل بيس يد ترب ركھتا ہے كہ اس كى نماز افضل اوراحسن صورت كے ساتھ ادا ہوتا كہ يہ عندالله زيادہ سے زيادہ ثواب اوراجر كے استحقاق كا سبب بن سكے ليس اگر الله تعالى ايسا تكم ولية كن " پہلا طاكفہ پورى نماز پڑھ لے چردوس اطاكفہ اى امام كے يہ چھے بورى نماز پڑھ ليورى نماز پڑھ ليورى نماز بڑھ اور كي الله كى نماز امام مفترض كى افتداء بيس ادا ہوتى ۔اس ليے وہ افضل ہوتى اور دوسرے طاكفہ كى نماز امام مقتل كى افتداء بيس ادا ہوتى اس ليے (گوجائز تو ہوتى گر) نہا كہ درجہ ہوتى اور پہلے طاكفہ كے مقابلہ بيں اس كا ثواب كم ہوجاتا - كونكہ فرض كا ثواب نسبتا كم درجہ ہوتى اور پہلے طاكفہ كے مقابلہ بيں اس كا ثواب كم ہوجاتا - كونكہ فرض كا ثواب نسبتا كم درجہ ہوتى اور پہلے طاكفہ كے مقابلہ بيں اس كا ثواب كم ہوجاتا - كونكہ فرض كا ثواب نسبتا كم درجہ ہوتى اور پہلے طاكفہ كے مقابلہ بيں اس كا ثواب كم ہوجاتا - كونكہ فرض كا ثواب نسبتا كم درجہ ہوتى اور پہلے طاكفہ كے مقابلہ بيں اس كا ثواب كم ہوجاتا - كونكہ فرض كا ثواب نسبتا كم درجہ ہوتى اور پہلے طاكفہ كے مقابلہ بيں اس كا ثواب كے ديادہ كے تو نزاع كى صورت باقى رہ جاتى ۔ ہر طاكفہ پہلى ہى بار پڑھنا چاہتا -

الی حالت میں حراست کی مسلحت فوت ہوجاتی۔اس لیے الی صورت درست ہونے کے باوجود اللہ تعالیٰ نے اس کا حکم نہیں دیا اور اس کے بجائے'' کی اجازت دی تا کہ ہر طاکفہ اپنی آ دھی نماز بھی اس امام کی افتداء میں ایک ہی صفت کے ساتھ اوا کر لے اور حراست کا ثواب بھی حاصل کرلے۔اس طرح سب کی حیثیت برابررہے گی اور کسی کے دل میں کوئی شکایت اور ار ماں باقی ندرہ جائے گا۔ یہ ہے اس دلیل کا پہلا جواب۔

#### دوسراجواب

اباس کا دوسرا جواب بھی ایک حنی ہی عالم کے ایک قول کی بنیاد پرعرض کرتا ہوں۔ صلوٰۃ خوف کی کیفیات کے بارے میں احناف اور شوافع کا باہم اختلاف ہے۔قرآن مجید کی اس آیت میں جو کیفیت بیان کی گئی ہے اس کی بابت دونوں فریق کے علاء نے بیکوشش کی ہے کہ اس کواپنے اپنے مسلک پرمنطبق کریں لیکن مولانا انورشاہؓ فرماتے ہیں:

والذى عندى ان الآية لا توافق واحدا منها بتمامه بل سلكت مسلك الاجمال في موضع التفصيل واكبر ظنى ان القرآن احمل فيه قصدا ليتوسع الامر ولو صرح لتعينت تلك الصفة \_

(فیض الباری ص ۳۵۰ ج۲)

الیعنی میرے نزدیک صحیح یہ ہے کہ یہ آیت پوری طرح احناف اور شوافع میں سے کی کے مسلک کے موافق بھی ہے۔ بلکہ اس آیت میں تفصیل کے بجائے اجمال کی صورت اختیار کی گئی ہے اور میراخن غالب یہ ہے کہ اس موقع پر اللہ تعالی نے قصد آا جمال کو اختیار فرمایا ہے تا کی ممل کرنے میں وسعت اور سہولت رہے۔ اگر کسی ایک کیفیت کی تصریح کردی گئی ہوتی تو وہی صورت متعین ہوجاتی ۔ اس کے سواد وسری صورت جائز ہی نہ ہوتی۔ اس کے سواد وسری صورت جائز ہی نہ ہوتی۔ اس کے بیچے پوری نماز پڑھ لے۔ "تو پھر اقتداء مفترض خلف برجھ لے پھر دوسرا طاکفہ اس محاس کے خلاف جائز ہی نہ ہوتا۔ حالا تکہ یہ صورت صرف اس کے خلاف جائز ہی نہ ہوتا۔ حالا تکہ یہ صورت صرف بروازی ہے۔ اس کے خلاف جائز ہی نہ ہوتا۔ حالا تکہ یہ صورت صرف بروازی ہے۔ اس کے خلاف جائز ہی نہ ہوتا۔ حالا تکہ یہ صورت صرف بروازی ہے۔ اس کے خلاف جائز ہی نہ ہوتا۔ حالا تکہ یہ صورت صرف بروازی ہے۔ اس کے خلاف جائز ہی نہ ہوتا۔ حالا تکہ یہ صورت کے باو جوداس کا تھم

نہیں دیا۔ادرر فع نزاع کے لیے چلنے والی کیفیت کی نماز لازم کر دی گئے۔

تيسراجواب

احادیث صیحه میں صلوق خوف کی مختلف صورتیں مروی ہیں۔ان کے متعلق امام رازگ ککھتے ہیں:

واعلم انه وردت الروايات المختلفة بهذه الصلوة فلعله على صلى بهده الصلوة فلعله على الله على الله المسلحة و انما وقع الاختلاف بين الفقهاء في ان الافضل والاشد موافقة لظاهر الآية اي هذه الاقسام. انتهاى. (تفسير كبير ص ٢٥ ج ١١)

گویا قرآن میں جوصورت بیان کی گئی ہے وہی سب سے افضل ہے۔ اب فقہی صورتوں میں سے جواس کے موافق ہوگی وہ بھی افضل ہوگی۔ یہی وجہ ہے کہ احناف اور شوافع این این این ایک کی مسلک والی کیفیت کوتر آن کے موافق ثابت کرنے کی کوشش کررہے ہیں۔

تواب کہاجاسکتا ہے کہ 'اگر قرآن میں اللہ تعالی نے بیتھم دیا ہوتا کہ پہلاطا کفہ پوری نماز پڑھ لے۔' تواس صورت میں متنفل کی اقتداء مفترض کے لیے (اگر فرض نہیں تو) کم از کم افضل تو ضرور ہوجاتی ہے۔ متنفل کی اقتداء مفترض کے لیے (اگر فرض نہیں تو) کم از کم افضل تو ضرور ہوجاتی ہونے کے حالا تکہ یہ افضل نہیں ہے۔ مرف جواز کے درجہ میں ہے۔ اس لیے درست ہونے کے باوجود قرآن میں اس کا تکم نہیں دیا گیا اور' چلئے''کی اجازت دی گئی۔

پس پچھلے دونوں قیاسوں کی طرح علائے احناف کا بیتیسرا قیاس بھی غلط تھہرااور مسی

دلیل ہے بھی ثابت نہ ہوسکا کہ فل پڑھنے والے کے پیچے فرض پڑھنے والے کی نماز جائز نہیں ہے۔ان تین قیاسوں کے علاوہ اب ان کے پاس کوئی قیاس بھی نہیں ہے۔نص تو پہلے ہی نہ تھی جیسا کہ عثمانی صاحب نے خود اعتراف کیا ہے۔انہی قیاسات کی بابت عثمانی صاحب نے لکھا ہے کہ'' یہ ہے وہ بنیادی نقط نظر جس پراحناف کا مسلک قائم ہے۔''اب آ ہے اس کے مقابلہ میں ان دلیلوں کو بھی ملاحظ فرما ہے جن پر ہمارے مسلک کی بنیاد قائم ہے اور انصاف کیجے کہ قول رسول بھی کی جمت س کے پاس ہے اور تخمین و قیاس سے نکالے ہوئے عقیدہ کا حامل کون ہے؟

ہماری پہلی دلیل

ہم نے اپنے مسلک کے ثبوت کے لیے پہلی دلیل اس حدیث کو قرار دیا تھا:

عن جابر بن عبدالله ان معاذبن جبل كان يصلى مع رسول الله عشاء الاحرة ثم يرجع الى قومه فيصلى بهم تلك الصلوة .

(حفرت جابر بن عبدالله رضی الله عنهماروایت کرتے ہیں کہ معاذ بن جبل رضی الله عندرسول الله ﷺ کے پاس آتے، عندرسول الله ﷺ کے پاس آتے، پھراپنی قوم (اہل محلّه ) کے پاس آتے، پھراٹھیں یہی عشاء کی نمازیڑھاتے)

اس صدیث سے اتنی بات تو صاف صاف معلوم ہوتی ہے کہ حضرت معاذ رہے ہے ہیں۔
عشاء کی نماز مسجد نبوی میں آ کررسول اللہ ﷺ اقتداء میں اداکر تے تھے۔ پھر یہاں سے
فارغ ہوکراپنی قوم کے لوگوں میں واپس جاتے اور دوبارہ بہی عشاء کی نماز ان کو امام بن کر
پڑھاتے تھے تیحقیق طلب بات صرف میرہ جاتی ہے کہ حضرت معاذ ﷺ کی ان دونوں
نماز وں میں سے پہلی نماز فرض ہوتی تھی یا دوسری؟ ہمارا کہنا ہے کہ حضرت معاذ پہلی بار جو
عشاء کی نماز آ تخضرت ﷺ کی اقتداء میں اداکرتے تھے وہی فرض ہوتی تھی اور دوبارہ جب

<sup>€ (</sup>متفق عليه ديكهيے بخارى مع الفتح ج ٢ ص ١٩٢، مسلم ج ١ ص ١٨٤)

"صل الصلوة لوقتها فان ادركت معهم فصل فانها لك نافلة و في رواية صلوا الصلوة لوقتها واجعلوا صلوتكم معهم نافلة."

(مسلم ص ۲۲۳ج ۱)

لیمی تم لوگ اپی نماز وں کو اول وقت پر پڑھ لیا کرنا۔ اس کے بعدا گر پھر دوبارہ ان حکام کے ساتھ بھی پڑھنے کا اتفاق پڑجائے تو پھران کے ساتھ بھی پڑھ لینا تمہاری ہے دوسری نماز (جوان کے ساتھ پڑھو گے)نفل ہوجائے گی۔

اس طرح ابوداؤد كى ايك روايت ميس ب:

اذا صلى احدكم في رحله ثم ادرك الامام و لم يصل فليصل معه فانها له نافلة \_

امام نووی اس صدیث کی شرح میں فرماتے ہیں کہ اس صدیث سے بیمسئلہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ جونماز دو مرتبہ پڑھ کی جونماز دو مرتبہ پڑھ کی جائے ہیں کہ اس کہ مرتبہ پڑھ کی جائے ہیں۔ اس ۲۳۰) امام ترتبہ کی جائے ہیں۔ اس ۲۳۰) امام ترقبی کی جائے ہیں۔ اس کی جائے ہیں کہ جائے ہیں۔ اس کی حداد کے المجماعة ۔ دیکھیے جائے ہیں۔ اس کی حداد کی المجماعة ۔ دیکھیے جائے ہیں۔ اس کی حداد کی المجماعة ۔ دیکھیے جائے ہیں۔ اس کی حداد کی جائے ہیں۔ اس کی حداد کی ہیں۔ اس کی حداد کی جائے ہیں۔ اس کی حداد کی حداد کی جائے ہیں۔ اس کی حداد کی جو کی جائے ہیں۔ اس کی حداد کی جداد کے جداد کی جداد کے حداد کی جداد کے حداد کی جداد کے حداد کی جداد کی

 <sup>(</sup>سنن ابی داؤد، کتاب الصلوة باب فیمن صلی فی منزله ثم ادرک الجماعة ج
 ا ص ۲۲۵ جامع ترمذی کتاب الصلوة باب ما جاء فی الرجل یصلی و احده ثم
 یدرک الجماعة و قال حدیث حسن صحیح ج ا ص ۱۸۸)

(جبتم میں سے کوئی اپنی نمازگھرمیں پڑھ چکا ہواور پھرامام کواس حالت میں پائے کہاس نے ابھی نماز ادانہ کی ہوتو امام کے ساتھ بھی مل کر ( دوسر کی مرتبہ )نما زپڑھ لے۔ یہ دوسری نماز اس کے لیے نفلی ہوجائے گی )۔

ام مُرَّكُ كَابُ الآثاريس ب: واجعلواالاولى فريضة و هذه نافلة قال محمد و به ناخذ و هو قول ابى حنيفة . •

( پہلی نماز کوفرض شار کرواوراس دوسری مرتبہ والی نماز کوففل۔ 'امام محدُّ قرماتے ہیں کہ یمی ہمارا (احناف) کا خدمب ہے اور یہی امام ابو حنیفہ ؓ کا قول ہے )۔

ایعنی رسول اللہ ﷺ نے تھم دیا کہ (کرار فریضہ کی صورت میں) پہلی نماز کوفرض قرار دواور دوسری کوفل ۔ پیضوص صریحہ اپنے عموم واطلاق کے اعتبار سے حضرت معاذ ﷺ کی (زیر بحث روایت کوبھی شامل ہیں۔ غالبًا ای لیے حضرت جابرؓ نے جو واقعہ معاذ ﷺ کی (زیر بحث روایت کوبھی شامل ہیں۔ غالبًا ای لیے حضرت جابرؓ نے جو واقعہ معاذ ﷺ کم دوای ہیں) یفر مایا ہے: ھی لسمہ تسطوع و لھے فریضہ آگویا ان کا منشا یہ ہے کہ حضرت معاذ رہ ہوتی تھی۔ اس حضرت معاذ رہ ہوتی تھی۔ اس کے اور جو لوگ ان کی افتد اء میں پڑھتے تھے ان کی ینماز چونکہ پہلی میں ہوتی تھی۔ اس لیے ان کے لیے وہ فرض تھی۔ پس باقتضائے نص صریح جب یہ ثابت ہو کیا کہ حضرت معاذ رہ ہے تھے دالے امام کے پیچھے فرض پڑھنے والے کی نماز جائز ہے۔

حق پسندی کا تقاضا تو پیتھا کہ نمرکورہ بالانصوص صریحہ کی بنا پریا تو اس مسئلہ کو میجے سلیم کر لیا جاتا جیسا کہ بعض انصاف پسندعلاءا حناف نے کیا ہے یا پھراس کے مقابلے میں کوئی ایسی بی میچے اور صریح روایت پیش کی جاتی جس سے واقعہ معاذ میں گئی جسی صورتوں کی شخصیص اور استثناء کا ثبوت صاف صاف ہو جاتا لیکن روایت تو کوئی ملی نہیں اور تقلیدی جمود کی یابندیوں

ویکھیے کتاب الآثار (جامی ۲۲۳،۱۱۹) \_ یمی صدیت امام قاضی ابو یوسف ؓ نے بھی کتاب الآثار ص
 ۲۵ میں ذکر کی ہے۔

نے اعتراف حق کی اجازت نہ دی۔ اس لیے اس کے جواب میں قیاسات اور تاویلات
بعیدہ کا سہارالیا گیا اور کسی معقول ثبوت اور دلیل کے بغیر عجیب عجیب احتمالات اور امکانات
پیدا کیے گئے۔عثانی صاحب نے پوری جدوجہد کے ساتھ ان تمام باتوں کو اپنے اس مضمون
میں اکٹھا کر دیا ہے۔ شاید اس راہ کا کوئی تزکا انھوں نے چھوڑ انہیں ہے حتی کہ بعض الی
باتوں کا نقل کر دینا بھی انھوں نے ضروری سمجھا جن کو وہ خود بھی غلط اور تا درست کہدرہ
ہیں۔ بہر حال یہ باتیں اپنی جگہ خواہ کتی ہی کمزور ہوں لیکن جب عثانی صاحب نے ہماری
دلیل سے تعقب میں ان کو پیش کیا ہے تو ہم کو اب ان سب کا جواب دینا ہی ہے۔

# مہلی دلیل برجلی کے تعقبات اوران کے جوابات

مریجلی نے ہماری پہلی دلیل کے متعلق جو تاویلیں جس ترتیب سے پیش کی ہیں ہم بھی اس ترتیب سے ان کا جواب دیں گے۔ ان کی باتوں کے لیے قولہ کاعنوان اختیار کیا گیا ہے اور اپنے جوابات کے لیے اقول کا۔

## (پېرلااعتراض اوراس کاجواب)

قوا۔ یہ یعین کر لینے کی کوئی وجنہیں ہے کہ معاذرض اللہ عنہ حضور وہوں کے پیچیے فرض پر سے ہوں۔ ہوسکتا ہے کہ وہ حضور کے پیچیے نماز پڑھنے کی سعادت و برکت سے محروم ندر ہنے کی خاطر نماز تو آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے پیچیے ضرور پڑھتے ہوں کیکن نیب نفل کی کرتے ہوں کیوں کہ اس کے بعداضیں قوم کو بھی نماز پڑھائی ہوتی تھی۔ انسان کی کر سے تاب کے کہ حضرت معاذرضی اللہ عنہ حضور وہ کی تیجیے فرض ہی پڑھتے تھے۔ وجہ قو کی بی نہیں بلک نص صرح موجود ہے۔ اس لیے کہ ایسی نماز وں کے بارے میں حضور وہ کی نے بطور قانون شرعی فرمایا ہے: "اجعلوا الاولی فریضة" کما موحود حضور کے بھتے ہوئے ہوئے ہی ہوسکتا ہے کہ وہ اپنی پہلی نماز کے متعلق جس کو وہ حضور کے بیتے ہوئے ہی ہوسکتا ہے کہ وہ اپنی پہلی نماز کے متعلق جس کو وہ حضور کے بیتے ہوئے یہ کی بیت کرتے ہوں۔ سی ایسی بی نص صرح سے اس کی حضور کے بیتے پڑھتے تے نفل کی نیت کرتے ہوں۔ سی ایسی بی نص صرح سے اس کی

تخصیص ثابت کیجے۔ دوسری بات الزای جواب کے طور پر یہ بھی کہی جا سکتی ہے کہ آپ جب بیت بیٹلیم کرتے ہیں کہ حضرت معاذرضی اللہ عنہ حضور وہ کی کے بیچے نماز پڑھنے کی برکت وسعادت اس برکت وسعادت اس صورت میں المعناعف ہوجاتی ہے۔ جب کہ ان کی پہلی نماز کوفرض قرار دیا جائے۔ اورا گر ان کی اس نماز کوفل کہا جائے آورا گر ان کی اس نماز کوفل کہا جائے آو آپ کے فد بہب کے مطابق ان کے لیے ایک بہت بڑے اجراورا یک بڑی سعادت سے محروی لازم آتی ہے۔ اس لیے کہ حضرت معاذر کے بینی نماز محضور وہ کی سیاست کہ اجراورا یک بڑی سعادت سے محروی لازم آتی ہے۔ اس لیے کہ حضرت معاذر کے بینی بینی ان کی ایک بڑی سعادت سے محروی لازم آتی ہے۔ اس لیے کہ حضرت معاذر کے بینی بینی ان کی ایک بڑار نماز سے بھی حضور وہ کی ایک نماز مجد حرام کے علاوہ دو مری مساجد کے مقابلہ میں ایک ہزار نماز سے بھی اس کی ایک نماز مجد حرام کے علاوہ دو مری مساجد کے مقابلہ میں ایک ہزار نماز سے بھی انسید امیر کی ماتی محصوص ہے۔ یہاں تک لکھا ہے کہ اگر کوئی محضوص ہے۔ یہاں تک لکھا ہے کہ اگر کوئی محضوص ہے۔ یہاں تک لکھا ہے کہ اگر کوئی محضوص ہے۔ یہاں تک کھا ہے کہ اگر کوئی مصرف فرائنس کے ماشیہ میں حور ہو گئی موال نا سیدا میر علی محرجم ہدا ہید و عالمگیری صحیح مسلم کے ماشیہ میں حدیث شدر حال پر بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں ۔

ثم المعنى عند الحنفية ان ينوى فى شد الرحال ان يصلى فى مسجد من تلک المساجد الثلاثة من الصلوة المكتوبة ما قدر له حتى لو وصل اليها فتنفل ورجع لم يرجع بشىء (مسلم مطبوعه نولكشور لكهنؤ ١٣٣٣هـ) حنفيه كزويك الله حتى المعرب عنه كه (مجد حرام ومجد الصلى ،مجر نبوى) الن تينول مساجد مين سے كى كا بھى كوئى سفر كرت و وہاں فرض نماز پڑھنے كى نيت كرے، الله تينول مساجد مين سے كى كا بھى كوئى سفر كرت و وہاں فرض نماز پڑھنے كى نيت كرے، الله كم الكم تحروم والى آجائے اور صرف نفل نماز پڑھ كروالي آجائے تو وہ اجر وثواب سے بالكل محروم والى آجائے گا۔

سوچنے کی بات ہے کہ جب حفزت معاذرہ کھنٹ اوّاب کی زیادتی ہی کی خاطر رات کی تاریکیوں میں ایک دوسرے محلے ہے چل کر مجد نبوی میں حضور ﷺ کے پیچھے نماز پڑھنے کے لیے آتے تھے تو پھر جان ہو جھ کروہ فرض کی بجائے نفل کی نیت کر کے اپنا تو اب

كيون ضائع كرتے؟ حاشاثم حاشا۔

یوں میں کا مصل کے ایک کا است کا کہ اس کے نقل کا نیت کرتے رہا ہے تھا کہ اس کے نقل کی نیت کرتے ہوں گئو عرض میں ہوتی تھی اس لیے نقل کی نیت کرتے ہوں گئو عرض میں ہے کہ بیتواس وقت کہا جا سکتا ہے۔ جب حضرت معاذرضی اللہ عنہ کے متعلق میر ثابت ہوجائے کہ وہ بھی اس بات کے قائل تھے کہ منتقل کے بیچھے مفترض کی نماز ما رنبیس ہے۔ و دونه حوط اللقتاد۔

( دوسرااعتر اض اوراس کا جواب )

قوله: چونکه روایت خود معاذر ضی الله عنه مروی نہیں ہاس لیے دوبرابر کے متل تعنی میں سے بلادلیل ایک کو تعین کر کے اس پر کسی فیصلہ شری کی بنیا در کھنا در سے نہیں۔
اقسول: گویا آپ کا مطلب ہیہ کہ اگر خود معاذر ضی اللہ عنه بیہ کہتے ہیں کہ میں رسول اللہ عنه یہ کتھے عشاء کی نماز پڑھا کرتا تھا، تب تو یہ تعین تھا کہ ان کی پہلی نماز فرض تھی اور دوسری نقل ۔ ' لیکن جب انھوں نے خودا پی نیت کا حال بیان نہیں کیا تو جتنا امکان اس کا ہے کہ وہ حضور وہ کی نیت کرتے ہوں اتنا ہی اس کا ہے کہ فل کی نیت کرتے ہوں۔ ' ہوں۔ کسی کی کیسین بلادلیل ہے۔''

عثانی صاحب نے بیتمام با تیں طحاویؒ کے حوالد نقل کی بیں لیکن شاید طحاوی کو بیہ نہیں معلوم کے طرافی میں بیروایت خودمعاذرضی اللہ عند ہے بھی مروی ہے۔ حافظ ابن حجرؒ کھتے ہیں کہ وروی السطبرانی من حدیث معاذبن جبل نفسه نحوہ ۔ انتھی (التلخیص الحبیر ص ۲۸ ج ۲)

کیم جرانی کی جس روایت کی طرف اشاره این تجر نے کیا ہے اس کے لیے دیکھیے امام طرانی کی اعجم الکیرج ۲۰ می ۱۵ مرانی کی حصل الله علیہ الله علیہ وسلم تم یائی قومه فیصلی معهم - رضی الله عنه انه کان یصلی مع النبی صلی الله علیه وسلم ثم یائی قومه فیصلی معهم - (یعنی معاذ رضی الله عنه خوواس واقعہ کے متحل قرباتے ہیں کردہ پہلے آپ ملی الله علیہ وسلم کے ساتھ ماکر دوبارہ پڑھتے کے طرائی کے مقل جمدی عبد الجبد نے لکھا ہے کہ "هدف الاسناد وان لم یصح فقد ورد فی الصحیح " (یاسناوا کرچہ کے نہیں کین سروایت اسمی الله علیہ دوری ہے)۔

( یعنی پیقصطبرانی میں خودمعاذرضی الله عندے بھی مردی ہے )۔

طبرانی کی روایت کے الفاظ تو ہارے سامنے ہیں ہیں کیکن' دخو' کالفظ بتا تا ہے کہ معنا دونوں متحد ہیں۔ یعنی جو با تیں حضرت جابرضی اللہ عنہ نے بصیغہ غیب بیان کی ہیں ، انہی با توں کو حضرت معافر ﷺ نے بصیغۃ تکلم ذکر کیا ہے۔ بالفاظ دیگر حضرت معافر ﷺ نے خود بھی کہا ہے کہ میں رسول اللہ ﷺ کے پیچھے عشاء کی نماز پڑھا کرتا تھا اور اس کے بعد اپنی قوم کو وہی نماز پڑھا تا بھی تھا۔ فلا ہر ہے کہ' دعشاء کی نماز' نفل نماز کو نہیں کہتے ۔ پس اب تو یعذر بھی باقی ندر ہا کہ' روایت خود معافرضی اللہ عنہ سے مروی نہیں ہے اور دو ہرا ہر مجمل معنی میں سے ایک کی تعین بلا دلیل ہے' کیوں کہ خود معافرضی اللہ عنہ کی زبان سے متعین ہوگی اگر کہا کہ اور کیا اور کیا ہوگی ؟

دوسری عرض یہ ہے کہ جب قانون شری کے طور پررسول اللہ بھی نے فرمادیا ہے کہ محرار فریفنہ کی صورت میں پہلی فرض ہوگی اور دوسری نقل ہو اب خود حفرت معاذرضی اللہ عنہ کے روایت کرنے کا سوال ہی پیدائہیں ہوتا کے مامو تفصیلہ نیز بجھ میں نہیں آتا کہ اگر حضرت جابر رضی اللہ عنہ کان یصلی مع رسول اللہ بھی عشاء الا خوق "علائے حنفیہ کویقین نہیں آتا کہ معاذ کان یصلی مع رسول اللہ بھی عشاء الا خوق "علائے حنفیہ کویقین نہیں آتا کہ معاذ معلی معین اللہ علیہ وسلم کے پیچھے فرض ہی پڑھتے رہے ہوں تو پھر رسول اللہ بھی کہ معلق کیے یقین آگیا کہ حضور کی نیت فرض ہی پڑھنے کی تھی ۔ کیا کمی روایت میں بی تصریح عشاء فرض کی ، آگے ان مقتدیوں کو بتایا ہو کہ ''میں نیت کرتا ہوں واسطے پڑھنے چار رکعت نماز عشاء فرض کی ، آگے ان مقتدیوں کے 'اگر نہیں ہے اور یقینا نہیں ہے تو طحاوی کے لفظوں میں ہم یہاں بھی کہہ سکتے ہیں کہ '' جمتا امکان اس کا ہے کہ حضور بھی فرض کی نیت کرتے ہوں اتنا ہی اس کا ہے کہ نقل کی نیت کرتے ہوں۔ ''کیوں کہ معاذرضی اللہ عنہ کی طرح ہوں اتنا ہی اس کا ہے کہ نقل کی نیت کرتے ہوں۔ ''کیوں کہ معاذرضی اللہ عنہ کی طرح بیں بیا اوقات رسول اللہ بھی کہ جہ سے واپس جا کر گھر ہیں اپنے اہل بیت کو پھر دوبارہ نماز بیا اوقات رسول اللہ بھی کھر دوبارہ نماز

برهایا کرتے تھے۔جیسا کہ حضرت عائشہ میان کرتی ہیں:

كان النبي صلى الله عليه وسلم اذا رجع من المسجد صلى بنا.

(التلخيص الحبير ج ٢ ص ٣٨) -

( کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم جب مسجد سے والیس تشریف لاتے تو ہمیں نماز پڑھاتے )۔

اس حدیث کو اساعیلی نے بیان کیا ہے اور غریب کہا ہے 🌓 لیکن غرابت سے ضعف لازمنہیں آتا۔ فافھم۔

یہاں یہ تو ہم نہ کیا جائے کہ رسول اللہ ﷺ گھریں آ کر جونماز اپنے اہل کو پڑھاتے سے ہوسکتا ہے کہ اس میں امام اور مقتدی دونوں کی نبیت نفل کی ہوتی ہو۔ کیوں کہ حنفیہ کے نزدیک غیر رمضان میں یہ صورت (یعنی نفلی نماز کو باجماعت اداکرنا) بھی مکروہ ہے۔ (دیکھو فتح القدیر سے ۲۳۳ کے جو رسول اللہ ﷺ کی طرف فعل مکروہ کی نبعت لازم آئے گی۔ فہو باطل۔

پس جن دلائل وقرائن کی بناپر حضرت جابر رضی الله عند نے رسول الله ﷺ کی پہلی نماز کوفرض قرار دیا ہے انہی دلائل وقرائن کی بنا پر معاذ رضی الله عند کی پہلی نماز کو بھی فرض کہا ہے۔کسی'' غیب دانی'' کی بناپر نیت کا فیصلہ نہیں کیا ہے۔ فسانسد فسع محسل مسا اور دہ

ہے آخری اعتراض محل نظر ہے کیول کہ حافظ ابن جھڑ نے النجیص (ج ۲ ص ۳۸) میں بیہ صدیق (ج ۲ ص ۳۸) میں بیہ صدیق دمشخر ج الا ساعیلی 'کے حوالے نے نقل کی ہے اور بیدوایت امام احمد بن ابراہیم الا ساعیلی کی کتاب'' کتاب المجم فی اُسامی شیوخ الا ساعیل'' (ج ۲ ص ۵۵۵) میں مندرجہ ذیل سند ومتن ہے بھی موجود ہے۔

قال حدثنا أبوالقاسم ابراهيم بن السرى بن يحيى التميمي ، حدثنا محمد بن إسحاق العامرى ، حدثنا عبيدالله ، عن أبى الأحوص عن مغيرة عن ابراهيم عن الأسود عن عائشة رضى الله عنها قالت كان النبى الله إذا رجع من المسجد صلى بنا .

اس کی سند میں مغیرہ بن مقسم الکوفی ثقه مدلس ہے، بالحقوص ابراہیم کی روایت میں مذلیس کرتا ہے (تقریب ص ۴۰ م) اور بدروایت بھی ابراہیم ہے ہے۔ باقی راوی ثقه ہیں، والله اعلم۔

الطحاوي ولله الجمد والمنة

(تیسرااعتراض اوراس کاجواب)

قولہ، اسوال نیت کا ہے بفس فعل کانہیں۔نیت وہ چیز ہے کہ اس کا پیۃ خود نیت کرنے والے کے بی بیان سے ہوسکتا ہے کسی بھی خبر سے نہیں معلوم ہوتا کہ معاذرضی اللہ عندنے آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم کواپنی نیت سے مطلع کیا ہو۔

اقول: سوال نیت کا ہو یانفس فعل کا بہر صورت ہم نے گزشتہ مباحث میں بیٹا ہت کر دیا ہے کہ معافی کی پہلی ہی نماز فرض تھی اور اگر کسی خبر سے بینہیں معلوم ہوتا کہ معافی نے آئے خضور ﷺ کو اپنی نیت سے مطلع کیا ہوتو ای طرح کسی خبر سے بی بھی معلوم نہیں ہوتا کہ انحضور صلی اللہ علیہ وکملم نے معافر رضی اللہ عنہ کو یا دوسر سے صحاب رضی اللہ عنہ کو کو نیت سے مطلع کیا ہو، اور بتا کے بغیران کو اس کا پہتہ چل نہیں سکتا کیونکہ نیت وہ چیز ہے کہ اس کا پہتہ خود نیت کے معالمہ میں آئے خضور ﷺ کی افتداء کیے کی ؟

خصوصاً ایس حالت میں جب کہ نیتوں میں اختلاف کا احتمال بھی ہوجیبا کہ حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا کی ندکورہ بالا روایت سے تابت ہوتا ہے۔ اور اگر بالفرض اختلاف کا احتمال نہ بھی ہوتب بھی بیسوال اپنی جگہ قائم ہے کہ جب افعال ظاہرہ کی طرح نیت میں بھی امام کی اقتداء واجب ہے تو پھراس واجب کی تعیل صحابہ کا اللہ علیہ کے اسلام کی اقتداء واجب ہے وابنا فاقعہ فائه دقیق

(چوتھااعتراضاوراس کاجواب)

قوله نیزید بھی پتانہیں چلتا کہ رسول اللہ ﷺ کواس بات کی خبر ہو کہ معاذی ہیں ہیاں سے جاکراپنی قوم کونماز پڑھاتے ہیں۔ جب صورت حقیقی کا حضور کوملم ہی نہیں تو آپ کا منع نہ فریانا دلیل جواز نہیں بن سکتا۔

اقول: اولاً تورسول الله على عام عرر كرده عام قانون "اجعلوا الاولى فويضة" (يعنى

پہلی مرتبہ کی نماز کوفرض تصور کرو) اور'' اجعلوا صلوات کیم معھم نافلة" (لیمی دوسری مرتبہ کی نماز کوفرض تصور کرو) کی بنا پر جب یہ معلوم ہوگیا کہ تکرار فرض فی الوقت کی صورت میں پہلی فرض ہوگی اور دوسری نفل ، تو اب جتنے جزئیات اور واقعات اس عموم کے تحت میں داخل ہیں ان سب کا تھم یہی ہوگا۔ خواہ کسی خاص جزئی واقعہ کا حضور کھی علم ہویا نہ ہو۔ نفس مسئلہ پراس کا کوئی اثر نہیں پڑتا۔ ہاں کسی خاص واقعہ اور جزئیہ کواس عموم سے نکا لئے کے لیے دلیل خاص کی البتہ ضرورت ہوگی۔ سوالحمد للہ وہ یہال مفقود ہے۔ لیمی کسی دلیل سے بیٹا بت نہیں ہے کہ آئے ضور کھی نے تھم عام کی تخصیص کرتے ہوئے معاذرضی اللہ عنہ کے بارے میں بیفر مایا ہوکہ ان کی پہلی نماز نفل ہے اور دوسری فرض۔

ٹانیا یہ کہ یہ جواب ابن الہمامؒ نے اس تقدیر پردیا ہے کہ حفزت معاذرضی اللہ عنہ کی دوسری نماز (جودہ اپن قوم کو پڑھایا کرتے تھے ) نفلی تھی ،ادران کے مقتدیوں کی فرض لیکن ان کے خیال میں چونکہ صورت حال کاعلم رسول اللہ ﷺ کو نہ تھا۔اس لیے رسول اللہ کا سکوت ادر صحابہ گایہ فعل محل استدلال نہیں۔

گزارش یہ ہے کہ کیا آپ کومعلوم ہے کہ اس کیفیت کے ساتھ نماز بڑھنے والے صحابہ ﷺ کس پاید کے تتے اور کتنے تتے؟ سنیے اعلامہ ابن حزم مُفرماتے ہیں:

فليعلم اهل الجهل انه كان في من يصلى في مسجد بني سلمة الذي كان يؤم فيه معاذ بن حبل ثلاثون عقبيا و ثلاثة واربعون بدريًّا سوى غيرهم وكان من حملتهم حابر بن عبدالله و والده و كعب بن مالك... وغيرهم من اهل العلم والفضل انتهى. (محلى ص ٢٣٣ ج ٣)

یعنی ناواقفوں کومعلوم ہونا چاہیے کہ معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ بنوسلمہ کی جس مسجد میں نماز پڑھا کرتے تھے اس کے نمازیوں میں تمیں عقبی (بیعت عقبہ والے) اور ان کے علاوہ سے ہرری (جنگ بدر میں شریک ہونے والے) صحابہ تھے۔اُنہی میں جاہر رضی اللہ عنہ اور ان کے والد عبد اللہ اور کعب بن مالک رضی اللہ عنہ۔۔ وغیرہ بھی تھے جوسب کے سب اہل

علم اورابل فضل تصے۔

اب سوال یہ ہے کہ ایسے ایسے جلیل القدراصحاب رسول ﷺ کا یہ جم غفیر جس کیفیت کے ساتھ یہ نماز پڑھتا تھا ان کا پیٹمل مدرک بالرائے ہے یانہیں؟ اگر مدرک بالرائے نہیں ہے تب تو بقاعدہ اصول یہ حکماً مرفوع ہوا اور یہ کہنا خود بخو دغلط ہوگیا کہ رسول اللہ ﷺ کو اس کاعلم نہ تھا۔

اوراگران کامیمل مدرک بالرائے ہے تو چلیئے فرض کر لیجیے کدرسول اللہ ﷺ واس کاعلم نہ تھا۔ نہ تھا۔

اب ذرا سوچے! کہ ایک طرف تو ستر سے زیادہ عقبی اور بدری اصحابِ رسول اسلامی میں نہیں بلکہ جوار رسالت میں موجود تقییں ۔ وہ رائیں ہیں جواس وقت موجود تقییں جب کہ عالم الغیب والشہادة کی طرف سے نزول وجی کا سلسلہ برابر جاری تھا اور دوسری طرف اس کے مقابلے میں انقضائے عہد رسالت کے تقریباً سو برس کے بعدایک نقیہ کی رائے ہے۔ یا عثانی صاحب کے لفظوں میں رسالت کے کہ ابوصنیفہ جیسا بطل عظیم اور فقیہ کبیر یہ رائے رکھتا ہے کہ اس کی نماز ہی نہیں ہوئی۔ (جیلی صحاب رسول ﷺ سے توافشل نہ تھا؟ بالحضوص اس' نقیہ کبیر' سے جس کی فقاہت کی شہادت خودز بان رسالت نے دی ہو۔ فرمایا: افقہ کے معافہ

اب انصاف سیجیے کہ ان دونوں آ راء میں سے کون می رائے حق وصواب سے قریب کہی جاسکتی ہے؟

عافظ ابن جُرِّن ترندی اورابن ماجد کے حوالہ نے قل کیا ہے" واعد مصم بالحلال والحرام معاذا" وقال رجاله ثقات اور طرح حضرت عمر رفی کا بیول "من اراد الفقه فلیات معاذا" نقل کیا ہے اوراس کو جی کہا ہے۔ویکھیے فتح الباری (ج ۲۵ م ۱۳)

اب تک تو عثانی صاحب یمی کهدر ہے تھے کہ صرف امام شافعی اس مسلک کے قائل ہیں، لیکن اب تو غیر شعوری طور پر انھوں نے مان لیا کہ معاذین جبل رضی اللہ عنہ اور وہ تمام صحابہ رضی اللہ عنہم جوان کے مقتدی تھے اس مسلک کے قائل تھے ---- اس کو کہتے ہیں'' جادو وہ جو سر چڑھ ہوئے۔''

اس موقع پرعثانی صاحب سے ہماراا یک مطالبہ ہے وہ یہ کہان ستر سے زیادہ اصحاب رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے مقالبے میں وہ صرف سات ہی صحابہ رضی اللہ عنہم کے نام بتاویں جنھوں نے صلوٰ قالمفتر ض خلف کمنتفل کونا جائز اور ممنوع کہا ہو۔

یے ہیں کہ آنحض تو ہم نے اس مفروضہ کی بنا پر پیش کیے ہیں کہ آنحضور الظینہ کوصورت حال کا علم ندر ہا ہو۔ ورنہ ہماراضمیر تو کسی طرح یہ قبول کرنے کو تیار نہیں ہے کہ جوار رسول ﷺ اور مدینة الرسول ﷺ میں بسنے والے اصحاب رسول ﷺ کی فرض نمازیں مسلسل ضائع اور برباد ہورہی ہوں اور صاحب وحی اس سے بے خبر ہو۔ محلا شع محلا۔

ہاں جن لوگوں کے نزدیک اصحاب رسول کی نمازوں کے مقابلے میں کسی فقیہ کی رائے کا تحفظ زیادہ عزیز ہے وہ بلاشبہ ایسا کہدیکتے ہیں لیکن انھیں معلوم ہونا چاہیے کہ حضرت جابر کی نظامی کی خاموثی ہی سے استدلال کیا کرتے تھے اور یہی ہمارا مجمی مشاہے۔ فکفی بھ قدو ہ۔

## (پانچواں اعتراض ادراس کا جواب)

قوله: بلكمعلوم بوتا ب كعلم ك بعد حضور في منع فرمايا: روى الامسام احسد عن سليم .... فقال له بين يا معاذ لا تكن فتانا اما أن تصلى معى و اما ان تخفف على قومك أس صديث سے معلوم بوا كه صورت حال سے واقف

دیکھیے سندامام احمد (ج۵ص ۲۸) مسندامام احمد ع الفتح الربانی (ج۵ص ۲۳۲)
 بیحدیث صاحب قصه سلیم رضی الله عنداور معاذ بن رفاعدالا نصاری الزرقی تا بعی کے ما بین انقطاع کی وجہ سے ضعیف ہے۔ اس ضعف کی طرف ابن حزم نے ان الفاظ میں اشارہ کیا ہے۔

ہونے کے بعد حضور نے معاذ ﷺ کے لیے دوہی صورتیں جائز رکھیں یا تو وہ صرف حضور کے ساتھ نماز پڑھیں اور قوم کونہ پڑھائیں یا حضور کے ساتھ نہ پڑھیں

توقوم کوتخفیف کے ساتھ پڑھائیں۔ تاکہ وہ اکتانہ جائیں۔ (کیڈا فیے فیسے

القدير و قريب منه ما قال ابن تيميه في المنتقى)

اقول: اس مضمون کے لکھنے کے وقت عثانی صاحب کے سامنے فتح الملہم شرح صحیح مسلم ضرور سی کیونکہ یہ یہ است نتیجارت (کفا فی فتح القدیر و قریب منه ما قال ابن تیمیه فی المنتقی) و تو بعینم فتح الملهم کی ہے۔ (دیکھوس۸۲۲۲) اورآگے چل کر انھوں نے ایک جگداس کا حوالہ بھی دیا ہے بلکہ یہ کہنا غلط نہیں ہے کہان کے تعقبات کا بیشتر حصہ اس کتاب

ان هـذا الـخبـر لا يضح لأنه منقطع لأن معاذ بن رفاعة لم يدرك النبى 幾 ولا ادرك هذا الذي شكا إلى رسول الله 幾 بمعاذ ... المحلى (ج ٣ ص ٢٣٠)

يك بات حافظ الهيدمي في "جمع الزوائد" بين اس طرح كبي ب:

" استشهد بأحد و معاذ يعني به ابن رفاعة ـ تابعي والله اعلم"

مجمع الزوائد (ج۲ص۲۷) جیسا کررحمانی صاحب نے تودیکی اس کی وضاحت کی ہے۔ امام مرکی اور صافظ این مجرّ نے معافی بن جیل این مجرّ نے معافی بن جیل این مجرّ نے معافی بن الله معافی بن جیل دخت و حسل من بنی سلمة یقال له سلیم رضی الله عنه فی الصلوة مرسل "لیخی معافی بن رفاعة عن رجیل من بنی سلمة یقال له سلیم کے طریق سے حضرت معافی بن جمل رضی الله عنه کا نماز والا قصد مرسل ہے۔ تہذیب الکمال (ج ۱۹ص میا)، تہذیب الجمز یب (ج ۱۹ ص ۱۹)

محدثین کے ان اقوال سے واضح ہوا کہ اس دوایت میں معاذ بن رفاعة ابھی ہے کیونکہ یہی تا بھی اس قصہ کو عن رجل من بنی سلمة سے روایت کرتا ہے۔ اور معاذ رضی الله عنہ سے ان کا شاگر دعمر و بن یکی ابن عمار ہ ہے اگر چدا بن حجر نے الا صابة ( ۲۰ ص ۱۰۸) میں واقد می کے حوالے سے معاذ بن رفاعة الا نصاری الزرق یا میں انساری نای ایک صحائی کا ذکر بھی کیا ہے۔ چونکہ صحائی بھی انساری ہے اور الزرق ہے۔ اور معاذ بن رفاعة تا بعی بھی انساری اور زرق ہے۔ اور معاذ بن رفاعة تا بعی بھی انساری اور زرق ہے۔ اس کے بعض حضرات نے اس قصہ کے راوی معاذ بن رفاعة تا بعی کو صحائی تجھرکر انتظاع کو دور کرنے کی کوشش کی ہے۔ ایک نذکورہ بالا اقوالی تحدیثین ہے واضح ہوتا ہے کہ اس قصہ کا راوی تا بعی ہے ، نہ کہ تحائی۔ اور ریئے کہ واپنے کہ اس قصہ کی اراوی تا بعی ہے ، نہ کہ تحائی۔ اور ریئے کہ واپنے کہ اس قصہ کی روی ہے۔

• ويكييشر حفح القديرلا بن البمام (ج اص ٢٦٣) و منتقى الاخبار \_ كتاب الصلاة باب هل يقتدى المفترض بالمتنفل أم لا\_

ے اخوذ ہے لیکن یہ کیسا عجیب اتفاق بلکہ ''حسن اتفاق'' ہے کہ اس ساری بحث کے مطالعہ کے دوران میں عثانی صاحب کی نگاہ جس جملہ رہبیں پڑی وہ وہی جملہ تھا جس سے فدکورہ بالا حدیث کاضعف اور مجروح ہونا ثابت ہوتا ہے۔ صاحب فتح المملھم نے اس صدیث کوقل کرتے ہوئے شروع ہی میں لکھ دیا ہے: فیسہ شیء من الانقطاع (اس حدیث میں پچھ انقطاع ہے) اس جرح کے بعد حدیث ضعیف اور نا قابل احتجاج قرار پاجاتی ہے۔ اگر چہ صاحب فتح السملھم نے'' پچھا نقطاع'' کہہ کراس جرح کو کمزور کرنے کی کوشش کی ہے مگراس جدید اصطلاح سے بیجرح مندفع نہ ہوئی۔ وہ بہر حال اپنی جگہ قائم ہے اور حدیث کا مختف باتی ہے۔ اس لیے کہ انقطاع پچھ ہویا زیادہ یہ 'علت' حدیث کی جیت کے لیے قادح ہے۔ اسکے سواصاحب فتح السملھم نے اس جرح کا کوئی جو ابنہیں دیا ہے۔ اس لیے کہ اسے اس اس جملہ کو پڑھا تی ہیں۔ اس لیے مارے دوست مولا ناعثانی صاحب نے برااچھا کیا کہ اس جملہ کو پڑھا تی نہیں۔

عثانی صاحب نے اس مضمون کے سلسلہ میں ۱۵ پرایک جگہ جمع الزوائد کا حوالہ بھی دیا ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ انھوں نے بیہ کتاب بھی ملاحظہ کی ہے۔ اس کتاب میں بھی اس صدیث پربیجرح موجود ہے اور اس میں تو وجہ انقطاع بھی صاف صاف بیان کردی ہے۔ چنا نچہ کھتے ہیں: معاذ بن دفاعة لم یدر ک الرجل الذی من بنی سلمة لأنه استشهد باحد و معاذ تابعی والله اعلم (ص ۲۲ ج ۲) (یعنی وجہ انقطاع بے کہ معاذ بن رفاعة تابعی نے بنوسلمہ کے اس آدی (صحابی ) کونہیں پایا جوصاحب قصہ ہے کہ معاذ بن معلوم ہوتا ہے کہ اس کتاب کے مطالعہ کے وقت بھی عثمانی صاحب کی نگاہ اس جرح وتقید برنہیں پینی ۔

علامه ابن حزم اس حديث كي بابت لكصة بين:

والشانس ان هذا الخبر لا يصح لانه منقطع لان معاذ بن رفاعة لم يدرك النبي الله ولا ادرك هذا الذي شكا إلى رسول الله الله المعاذ رضى الله عنه انتهى (محلى ص ٢٣٠ ج ٢٠)

لین اس حدیث کا دوسرا جواب بیہ کہ بیرحدیث سیح نہیں ہے کیوں کہ منقطع ہے۔ اس کے راوی معاذبن رفاعة نے نہ تو رسول الله الله الله کا زمانه پایا ہے اور نہ اس محض کو پایا ہے جس نے آنحضور کھی سے معاذبن جبل کھیا کی شکایت کی تھی۔

خوب ہوا کہ عثانی صاحب نے یہ عبارتیں نہیں دیکھیں، ورنہ دیکھنے کے بعدا گر جان بوجھ کر وہ ان کوایے مضمون میں نقل نہ کرتے تو یہ بات '' دیا نت علمی'' کے منافی ہوتی اورا گر نقل کر کے جواب نہ دیتے جیسا کہ دوسرے علاء احناف نے کیا ہے تو عوام کے سامنے شرمندگی ہوتی اور جس مقدمہ میں وکیل بن کروہ بحث کے لیے کھڑ ہوئے تھے وہ کیس کمزور پڑ جاتا۔ اوراب تو کم از کم مجلی کے قارئین کے سامنے اس حدیث کا ''عیب'' ظاہر نہیں ہوا۔ اور وہ تو یہی سمجھے کہ خفی نہ ہب کی تا ئید کے لیے بڑی پختہ دلیل بل گئی؟

خیر بھوت اور سند کے اعتبار سے حدیث کا بید درجہ معلوم کر لینے کے بعد اب اس کے معنی کو لیجے۔ عثانی صاحب اور دیگر علاء احناف حدیث کے الفاظ احما ان تبصلی معی و احما ان تبحفف علی قو مک ہے بیم مفہوم پیدا کرناچا ہے ہیں کہ آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت معافی حقیقہ کو تکر ارعشاء سے منع فرما دیا تھا، کیونکہ اس طرح ان کی قوم کے لیے اقتداء مفترض خلف المتنفل لازم آتی تھی۔ جو جائز نہیں، حالا نکہ حدیث کے ظاہر الفاظ کا بہی کا ہر گزیہ مفہوم اور مدلول نہیں ہے لیکن بالفرض مان لیجے کہ حدیث کے ان الفاظ کا بہی کا ہر گزیہ مفہوم اور مدلول نہیں ہے لیکن بالفرض مان لیجے کہ حدیث کے ان الفاظ کا بہی منشاء ہے اور ان سے بہی ثابت ہو گیا کہ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کی پہلی نماز جس کو وہ اس حدیث سے بی بھی تو ثابت ہو گیا کہ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کی پہلی نماز جس کو وہ نشی اس کے حضور بھی تو خواس اللہ علیہ وض ہوتی ہیں اللہ علیہ وضل ہوتی میا کہ بعض علائے حضیہ نے احتمال پیدا کیا فرض ہوتی یا پہلی نفل اور دوسری فرض ہوتی جیسا کہ بعض علائے حضیہ نے احتمال پیدا کیا خبیں ہے۔ بت تو تکر ار سے منع فرمانے کی کوئی وجہ نہتی ۔ اس لیے کہ مفترض کی افتدا ، ممنوع نہیں ہے۔

گویا بالفاظ دیگر آپ نے تنگیم کرلیا کہ وہ صورت حال جس کا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو علم نہ تھا اور بعد میں اس کی اطلاع ، وئی بہی تھی کہ معاذ رضی اللہ عنہ پہلی نماز میں فرض کی نیت کرتے تھے اور دوسری میں نفل کی اور بقول آپ کے نیت وہ چیز ہے کہ اس کا پیتہ خود نیت کرنے والے ہی کے بیان سے ہوسکتا ہے۔ (ص۱۲ کالم ۱)

تواس کے معنی یہ ہوئے کہ معاذرضی اللہ عنہ نے آنحضور سلی اللہ علیہ وہلم کواپی نیت کے مطلع کردیا تھا اور جب مطلع کردیا تھا تو آپ کا یہ کہنا غلط ہوا کہ کی بھی خبر سے یہ معلوم نہیں ہوتا کہ معاذ ﷺ کواپی نیت سے مطلع کیا ہو۔''یہ کہنا بھی غلط ہوا کہ شوافع کے اجتہادی بنیادایک سحانی کی اس نیت پر ہے جس کا کوئی حال خودنیت کرنے والے کے بیان سے نہیں کھلا۔''(ص ۱۸ کالم ۱) یہ کہنا بھی غلط ہوا کہ ''یہ خالص ظن وخمین سے نکالا ہوا عقیدہ ہے''(ص ۲۸ کالم ۲)

طحاوی کا بھی بیدکہنا غلط ہوا کہ یہ یقین کر لینے کی کوئی وجہنیں ہے کہ معافر ﷺ حضور ﷺ کے پیٹھیے فرض پڑھتے ہوں۔۔الخ۔(ص۱۳،کالم

اس لیے کہاں' مدیث سے "سے بڑھ کرتوی وجداور کیا ہو علی ہے؟

طحادی کی بیتوجیہ بھی غلط ہوگئی کہ' دممکن ہے حدیث معافراس زمانہ کی ہو جب دن میں دومرتبا کیک نی فریضہ کا اداکر ناممنوع نہیں تھا۔ (ص۲۱ مکالم ۱)

اس لیے کہ آگراہیا ہوتا تو تکرارعشاء ہے دو کنے کی ضرورت نہ تھی کیوں کہ مفترض کی افتد اء ناجا زنہیں ہے۔

نیز حدیث نے اس مدلول کو مان لینے کے بعد ھی لمہ تطوع و لھم فریصة والی ''زیاد ق' پرآپ کی طویل بحث بھی بالکل بے کار ہوجاتی ہے۔اس لیے کداس ''زیاد ہ' کا مطلب یہی تو ہے کہ معاذ رضی اللہ عنہ کی دوسری نمازنفل تھی اور ان کے مقتدیوں کی فرض ۔۔۔اور اس حدیث ہے بھی (جوآپ کے زعم میں شیحے اور مرفوع ہے) یہی تابت ہوتا ہے تو پھراس' 'زیاد ق''کوغیر محفوظ تابت کرنے کی کوشش ہے کیا حاصل ہوا؟ سیاردات تو آپ کے اس مفروضہ مدلول کی بنا پرعرض کیے گئے ہیں جس کا ظاہر عدیث سے شبیل ہوتا۔ عدیثوں میں جس صورت حال کا ذکر ملتا ہے اس کا خلاصہ تو بس سیہ کہ حضرت معاذرضی اللہ عنہ کی امامت کے سلسلہ میں رسول اللہ عنظی کی خدمت میں دوشکا بیتیں پیش کی گئے تھیں۔ ان بھی دونوں شکا بیوں کا حضور ﷺ نے از الدفر مایا۔ میں دونوں شکا بیتیں کیا تھیں اور ان کا از الدکس طرح فر مایا گیا؟ اس کا حال خود عثانی صاحب بھی کی زبانی سنے۔ کھتے ہیں:

'' قوم نے حضور ﷺ کے سامنے دوشکا یتیں پیش کیں پہلی ہی کہ معاذ رضی اللہ عنہ نما زیڑھانے بہت دیریمں آتے ہیں اور ہم لوگ چونکہ دن بھر کا م کاج میں مشغول رہتے ہیں اس لیے ان کی آ مدتک سو گئے ہوتے ہیں۔ دوسری شکایت قوم نے رید کہ معاذ کمبی کمبی سورتیں پڑھتے ہیں۔ ان دونوں شکایتوں کا مناسب از الہ ای وقت ہوسکتا ہے جب معاذ ویر کیے بغیرتو م کوہلکی نماز پڑھا کیں۔ چنانچے حضور ﷺ کی طرف سے شکایت قوم کا پوراازالدای وقت متصور ہوسکتا ہے جب معاذرضی اللہ عنہ یا تو حضور ﷺ کے ساتھ نماز نہ پڑھیں اور جلدی قوم کوہلکی نماز پڑھا کین یاحضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ پڑھنانہیں چھوڑتے تو قوم کونماز پڑھانا چھوڑ دیں۔(جس۱۵،۱۵) د کیچہ لیجیے! صورتِ حال جوحضورصلی الله علیہ دسلم کے سامنے پیش ہوئی وہ بیہ ہے کہ معاذ رضی اللہ عنہ نماز دیر سے شروع کرتے ہیں۔اس کے باوجود سور میں بھی لمبی بڑھتے میں ۔ انہی شکایتوں کے ازالہ کے لیے (بقول حنفیہ )حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے معاذ رضی الله عنه کوعشاء کی نماز دوجگه پڑھنے سے روک دیا۔۔۔ میدمعاملہ کہ معاذ کی پہلی نماز فرض ہے اور دوسری نفل اور اس طرح قوم کی نمازیں ضائع اور بر باؤ ہور ہی ہیں۔اس کا کوئی تذکرہ نہ قوم کی طرف سے ہوااور نہ حضور صلی اللہ علیہ دسلم ہی نے اس کی بابت کچھٹر مایا۔ حالانکہ برعم حنفیہ بنیادی وجہ یہی ہے۔ سمجے بین نہیں آتا کہ اس اہم اور بنیادی بات کورسول اللہ ﷺ نے اس موقع پر کیواں نظر انداز فریادیا؟

اس کی دوہی وجہیں ہو عتی ہیں یا تو بیہ معاملہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے علم میں پہلے آچکا تھا، اس لیے اس موقع پراس کاعلم ہوالیکن تھا، اس لیے اس موقع پراس کاعلم ہوالیکن چونکہ بیصورت ناجائز نہیں تھی اس لیے اس سے سکوت فرمایا اور جوشکایت پیش ہوئی تھی صرف اس کے ازالہ کے لیے معاذر ضی اللہ عنہ سے کہد دیا کہ اس طرح عشاء کی نماز پڑھنا تم چھوڑ دو کہ پہلے میرے چھچے پڑھواور اس کے بعدا پی قوم کو آ کر پڑھاؤ کیوں کہ اس طرح وریہ وجوڑ دو کہ پہلے میرے چھچے پڑھواور اس کے بعدا پی قوم کو آ کر پڑھاؤ کیوں کہ اس طرح وریہ وجوڑ دیا ہوتی ہے۔ پس آگر معاذر ضی اللہ عنہ نے اس تھم کے بعد دو جگہ عشاء کا پڑھنا چھوڑ دیا ہوتو ان کی بعد والی نماز وں مے تعلق چونکہ فل اور فرض کا جھاڑ ان کی بعد والی نماز وں سے اقتداء مفترض خلف استعمل کے جواز پر ہمارا استدلال نہیں رہا اس لیے ان نماز وں سے اقتداء مفترض خلف امتعمل کے جواز پر ہمارا استدلال کی گزشتہ نماز وں سے ہوگا۔ کیوں کہ ان کا بطلان اس حدیث سے تا بت نہیں ہوتا۔

ہمارے استدلال کی صحب اس بات پر موقو نے نہیں ہے کہ حضرت معاذ رضی اللہ عنہ نے اس طریق عمل پر مداومت کی ہو۔ اگر ایک دن بھی پڑھی ہواور آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس طریق عمل پر مداومت کی ہو۔ اگر ایک دن بھی پڑھی ہواور آنکار نہ فرمایا ہوجیسا کہ واقعہ ہے قوہمارے استدلال کی بنیاد قائم ہے اور اس کا کوئی تو ژ آئے نہیں پیش کر سکے و لن تفعلوا۔

الحاصل عثانی صاحب اولا تواس مدیث کی صحت ثابت کریں ثانیا ان کے پیدا کر دہ مفہوم پر جو چند تعارضات پیش کیے گئے جیں ان کو دور کریں۔ ثالثاً یہ بتا تیں کہ اس مدیث کے کس لفظ سے اقتداء مفترض خلف المتنفل کی ممانعت ثابت ہوتی ہے۔ جس کا انھوں نے دعوی کیا ہے۔ اما ان تصلی معی و اما ان تحقف علی قومک سے تو ہٹا بت نہیں ہوتی۔ کیما مرمفصلا

## (چھٹااعتراض اوراس کا جواب)

قوله: بعض احناف کابیاستدلال بھی کم مضبوط نہیں ہے کہ توی ضعیف کے تابع نہیں ہوا کرتا نفل ضعیف ہے اور فرض توی الخ\_

اقسول : اس کا جواب الامسام صسامن والی دلیل پر بحث کردوران گزر چکاہے۔ فلیر جع الیه\_

### (ساتوان اعتراض اوراس کاجواب)

قىواسە: شىخ الهندمولانامحودالىن كى توجيەبھى قابل ملاحظدىكە كەلمام كى پورى بورى اتباع كا مىللە كىبارگى شروع نېيىن ہوگيا۔۔۔الخ\_

اقسول مقتدی کوامام کی نیت کی اتباع کا تھم نہ پہلے تھا، نہ بعد میں بھی ہوا۔ ہر مخص اپنی اپنی نیت کا ذمددار ہے۔ لقولہ علیہ السلام " و اندا لکل امری ما نوی " و اندا لکل امری ما نوی " و اندا لکل امری ما نوی پر جہد (بے شک ہرا دمی کے لیے وہی ہے جووہ نیت کرتا ہے) اس لیے مواا ناموصوف کی بی توجیہ قطعاً قابل ملاحظہ نہیں ہے۔ بی توجیہ تو اس وقت قابل ملاحظہ ہو سکتی تھی جب بعد میں نیت کی اتباع کا تم مسلم طور پر ثابت ہوجا تا۔ رہا" پوری پوری اتباع" کا معاملہ تو اس کی بابت ہم حفیہ کی دوسری دلیل کے جواب میں ثابت کر چکے ہیں کہ امام اور مقتدی کی نیتوں میں اختلاف کا ہونا" اتباع کا بل" کے خلاف نہیں ہے۔

## (أ تحوال اعتراض اوراس كاجواب)

قوله طحاوی نے بیتوجیہ بھی کی ہے کمکن ہے حدیث معاذاس زمانہ کی ہوجب کدن میں دو مرتبہ ایک ہی فریضہ کو ادا کرنا ممنوع نہیں تھا۔ جیسا کہ حدیث ذیل ہے معلوم ہوتا ہے۔

<sup>🛈</sup> بخاری شریف حدیث نمبراوغیره به

اقسول: اس دممکن ہے' کے ثبوت میں جوحدیث پیش کی گئی، وہ مرسل ہے اور حدیث مرسل حاور حدیث مرسل حاور حدیث مرسل حنفیہ کے ذرد میک جحت ہوتو ہولیکن جس خصم کے مقابلہ میں اس کو پیس کیا گیا ہے اس کے زرد میک جحت نہیں ہے۔ اس لیے اصول مناظرہ کی روسے طحاویؒ کو بیحدیث اس موقع برنہیں پیش کرنا چاہیے تھا۔ ● موقع برنہیں پیش کرنا چاہیے تھا۔ ●

حدیث مرسل اکثر محدثین کزدیک ضعف اورنا قابل احتجاج ہے۔ و ذہب اکثر اھل السحدیث الی ان السمرسل ضعیف لا یحتج به (فتح المغیث السلم السمر السمر

خصوصاً ایم حالت میں جب کہ وہ روایات صحیحہ قطعیہ کے خلاف ہو، یہ بات بلا اختلاف سب کو تلام ہے کہ نماز کی فرضیت جمرت سے بل بی لیلۃ المعراج میں ہوگی تھی اور اسی وقت صاف صاف فرمادیا گیاتھا: یا محمد انھن خمس صلوت کل یوم ولیلة (مسلم ص ۱۹ ج ۱) (لینی اے محملی اللہ علیہ وسلم میہ پانچ نمازیں ہیں جودن اور دات میں فرض ہیں)۔

ایک دوسری روایت میں ہے: هی حسس و هی محمسون لا ببدل القول السدی (جاص ۹۳) (بیر تعداد میں تو) پانچ نمازیں ہیں اور بیر ثواب میں) پچاس نمازوں کے برابر ہیں اور میرافیصلہ تبدیل نہیں کیا جاسکتا) جب نمازی فرضیت کے ساتھ ہی پانچ کی تعیین کر دی گئ تھی اور فیصلہ کر دیا گیا تھا کہ یہ تعداد میں پانچ رہیں گی اور ثواب کے اعتبار سے بچاس شار ہوں گی اور اس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوگی تو پھر ہجرت کے بعد

<sup>●</sup> طحاوی (ص ۲۱۸ ج۱) میں خالد بن ایمن کی روایت مراد ہے۔ خالد تا بعی بیں۔الاصابہ (ص۵۳) ج۲)، نیز دیکھیے انحلی (ص۲۳۳ ج۳)

مدینه میں آ کر تبدیلی کیسے ہوگئ اور پانچ کی بجائے دس کس طرح کر دی گئیں۔ ناٹ کو منسوخ سے قوی درنہ کم از کم مساوی تو ضرور ہونا چاہیے۔ منسوخ سے قوی درنہ کم از کم مساوی تو ضرور ہونا چاہیے۔

عینی شرح ہدایہ میں ہے:

۔۔۔ ہندا تبصیحه العقول وعلی هذا یلزم ان تفرض الصلوۃ کل یوم عشسر مسوات (ص ۵۲۵ ج ۲) (لیمنی پیکہنا کے فرض کی نیت ہے دوم تبدایک ہی نماز پڑھ لی جائے۔ بیالی مکروہ بات ہے جس کاعقل سلیم انکار کرتی ہے۔۔۔اوراس سے پیکی لازم آتا ہے کہ ایک دن میں دس نماز س فرض ہیں )۔

عثانی صاحب نے طاوی ہو جین تو کردی اور تا ہیں ہو کہ کہ کا وہ سے میں موجا کہ دوایات میں موجا کہ دوایات میں موجا کہ سے الاحو لا یہ مقتضی ہے الاحو لا یہ مقتضی ہے الاحو لا یہ مقتضی ہے اور نہ اس کا اختال رکھتا ہے مثال نجر کی نماز کا حکم پینیں جاہتا کہ نجر کی نماز روز پر مقتضی ہے اور نہ اس کا اختال رکھتا ہے مثال نجر کی نماز کا حکم پینیں جاہتا کہ نجر کی نماز روز پر میں جاہتا کہ نجر کی نماز روز کیوں پڑھی جائے۔ اب اس پر سوال پیدا ہوتا ہے کہ تا پھر نجر کی نماز روز کیوں پڑھی جاتے۔ اب اس پر سوال پیدا ہوتا ہے کہ تا تھا کہ جواب میں کہا گیا ہے ۔ و ما تکور اس کا پڑھناروز اند ضرور کی کہے کہا جاتا ہے۔ تو اس کے جواب میں کہا گیا ہے ۔ و ما تکور من العبادات فیا سبابھا لا بالاو امر بعنی ان عبادتوں میں کراران کے اوامر کی وجہ سبب و جوب پایا جائے گا تو مسبب میں بیایا جائے گا تو مسبب میں بیایا جائے گا تو مسبب میں بیایا جائے گا تو مسبب کی وجہ ہے ہے۔ جب سبب و جوب پایا جائے گا تو مسبب کی وجہ ہے ۔ جونکہ طوئ فجر ہر روز ہوتا ہے ، اس لیے فجر کی نماز کا حجوب کا سبب طلوع فجر ہے ۔ چونکہ طلوئ فجر ہر روز ہوتا ہے ، اس لیے فجر کی نماز کا وجوب کا سبب طلوع فجر ہے ۔ چونکہ طلوئ فجر ہر روز ہوتا ہے ، اس لیے فجر کی نماز کا وجوب کا سبب طلوع فجر ہے ۔ چونکہ طلوئ فجر ہر روز ہوتا ہے ، اس لیے فجر کی نماز کا وجوب کا سبب طلوع فجر ہے ۔ چونکہ طلوئ فجر ہر روز ہوتا ہے ، اس لیے فجر کی نماز کا وجوب بھی ہر روز یا یا جائے گا۔

تو سوال یہ ہے کہ ان نمازوں کی فرضیت میں تکرار کا مقتضی کیا تھا؟ امر بونہیں سکتا کیوں کہ وہ تکرار نہیں جا ہتا اور اسباب میں بھی تکرار نہیں کیونکہ نمازوں کے لیے اسباب وجوب طلوع فجر ، زوال منس ، فروب آفتاب وغیرہ بیں یتو کیا مدینہ طیبہ میں کوئی ایسازمانہ بھی آیا ہے جب کہ وہاں دن میں دومر تبطوع فجر اور غروب آفتاب وغیرہ ہوتار ہاہو؟ پس میہ بات یقیناً غلط ہے کہ کسی زمانہ میں فرض نماز دومرتبہ علی سبیل الفرض پڑھنا مشروع رہا ہو۔علامہ ابن حزم " لکھتے ہیں

ان قائل هذا قد كذب و ما كان قط مباحًا ان تصلى صلوة واحدة على ان قائل هذا قد كذب و ما كان قط مباحًا ان تصلى صلوة واحدة على انها فوض مرتين (معلى ص ٢٣٣، ج ٣) (يعنى اليي بات كادعوى كرن والا يقيناً غلط ہے كہ كى زمانہ ميں فرض نماز دومرتبعلى بيل الفرض برحنامشر وعربا مو؟)-

بھریداختال منداحد کی اس روایت کے بھی منافی ہے جس کا ذکر پہلے آچکا ،جیسا کہ ہم نے وہاں بھی متنبہ کیاتھا۔

(نواں اعتراض اوراس کا جواب)

قطه : اب اس جمله زائده پر کلام کرتا مول جس کا ذکر ماقبل میں کرچکا موں یعنی ( هسی له تطوع و لهم فریضة ) -

اقسول: عثانی صاحب نے اس'' زیادہ'' پرجو کچھ کلام کیا ہے اس کا خلاصہ ہیہ ہے کہ'' جارہی صورتیں ممکن ہیں یا تو'' زیادہ'' اصل میں جزءروایت نہ ہو، بلکہ امام شافعی کا قیاس ہو یا ہیہ '' زیادہ'' ابن جریح کی اپنی ہو یا عمرو بن دینار کا قیاس ہو۔ یا جابر رضی اللہ عنہ کا گمان''۔۔۔ اس کے بعد آخر میں لکھتے ہیں۔

ا به مدر تی کلام کی قائل کی طرف نبت کرنا نامکن ہو۔ ۲۔ یا خبر کاراد کی خود بتلا دے کہ خبر میں فلال کلام میرا ہے۔

<=

<sup>•</sup> معلوم نہیں علی احزاف نے (ھی لے تبطوع ولھے فریضة) کی زیادتی کو کیسے مدرج کہا ہے حالا کہ محدثین کے نیاف میں سے بہاں حالا کہ محدثین کے نزو کیے متن حدیث میں ادارج معلوم کرنے کے مندرجہ ذیل طریقوں میں سے بہاں کوئی بھی طریقہ جاری نہیں ہوتا۔

ادراج فی الحدیث معلوم کرنے کے طریقے

گویاعثانی صاحب سیمچھ رہے ہیں کہ اس تعین کا دار و مدارای 'زیاد ہ'' کے ثبوت پر ہے حالا نکہ اس سے پہلے ہم اس'' زیاد ہ'' کو جمت قر ارد سیے بغیر بہت سے دلائل واضحہ اور قرائن بینہ سے تعین ثابت کر چکے ہیں۔الزامی دلائل ہیں سب سے قوی دلیل منداحمہ کی وہ صدیث ہے جس کی بناء پر بیدوی کی گیا گیا ہے کہ''مطلع ہونے پرخود حضور صلی اللہ علیہ وہ ملم نے معاذرضی اللہ عنہ کو ان کے اختیار کردہ طریقہ سے حکماروک دیا''اس حدیث کی بنا پر ابن تھے۔ تھے۔ تھے۔ تھے۔ کہا ہے کہ معاذرضی اللہ عنہ ترکی کا نیر ابن اللہ علیہ وہلم کے پیچے نفل پڑھا کرتے تھے۔ امام قرطبی وغیرہ بھی اس کی تائید ہیں ہیں۔ جیسا کہ خود عثانی صاحب نے نقل کیا ہے۔

( دیجونیاص ۱۵)

پی معنی اور منہوم کے لحاظ سے تو اس جملہ کی صحت اور ثبوت میں کوئی کلام نہیں ہے۔
گفتگو جو پچھ ہوسکتی ہے وہ لفظی طور پراس کی نسبت کی بابت ہی ہوسکتی ہے۔اگر چہ پوری
صدیث کے ظاہر سیاق پر نظر کرنے سے اس بحث کی بھی گنجائش باتی نہیں رہتی ،مگر چونکہ اس
جملہ سے حفی ند بہب کی بصراحت تر دید ہوتی ہے اور حدیث معاذ رضی اللہ عنہ کی بابت علماء
احناف کی تمام تاویلوں کی بنیاد ہی منہدم ہو جاتی ہے اس لیے اس جملہ کی اہمیت کو یوں ختم
کرنے کی کوشش کی گئی کہ پتے نہیں اس کا قائل کون ہے؟ طحاویؒ نے تین احتمال پیدا کیے تھے۔

اس روایت میں ان تینوں باتوں میں سے کوئی بھی موجو دنییں ہے۔ نہتو (ہی لمہ تسطوع و لہم فسویہ صند ) کی نسبت حضرت جابر رضی اللہ عند کی طرف ناممکن ہے، نہ ہی ان کے بعد والے راویوں میں سے کسی نے خبر دی ہے کہ یہ''زیادہ'' میری طرف سے ہے۔ اس لیے اس زیادہ کو مدرج کہنا بلادلیل ہے۔

اس لیے حافظ ابن مجرِّن اس کے مدرج کہنے پراس کا نہایت مختفر مگر جامع جواب اس طرح دیا ہے: ان الأصل عدم الإدراج حتى ينست المتفصيل لين اس سكد ميں اصل عدم إدراج ہے يہاں تك كدادراج ثابت ہوجائے۔ (فتح البارى ج عص ١٩٢) اس سے معلوم ہوا كہ جملہ ھى له تطوع ولھم فريضة بھى باتى متن حد بث كى طرح حضرت جا برضى اللہ عندكا بى تول ہے۔ واللہ اعلم۔ زیلعی نے ایک کااوراضافہ کرے پورے جار کردیے۔

مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس موقع پر پہلے ہم آپ کے سامنے وہ پوری صدیث پیش کردیں جواس جملہ زائدہ کے ساتھ مروی ہے۔ قبال البدار قبطنبی بسندہ عن ابن جسریج عن عمروبن دینار ، اخبرنی جاہر بن عبداللہ ان معاذا کان یصلی مع النبی کی العشاء شم بنصرف الی قومہ فیصلی بھم ھی لہ تطوع و لھم فریضة. سنن دار قطنبی (ص ۲۷۲ ج ۱) (لیخی امام دار قطنی آپی سندے من ابن جر بی عن ابن دینارفر ماتے ہیں کہ عمروبن دینارکو حضرت جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنہ خبر دی کہ معاذرضی اللہ عنہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ عشاء کی نماز پڑھتے۔ پھراپی توم میں جاکر دوبارہ نماز پڑھاتے۔ یہ دوسری نماز معاذرضی اللہ عنہ کے لیے قرض نماز ہوتی اور توم کے لیے قرض نماز ہوتی اور توم کے لیے قرض نماز ہوتی اور توم کے لیے قرض نماز ہوتی اور توم

اور کتاب الام ص۱۵ اج ایس بایس الفاظ ب: عن جابسورضی الله عنه قال کان معاذیصلی مع النبی الفاظ بن عن جابسورضی الله عنه قال که ن معاذیصلی مع النبی الفاظ به العشاء ثم ینطلق الی قومه فیصلیها لهم هی له تطوع و هی لهم مکتوبة (یعن حفرت جابرضی الله عنفر بات بین که معادّ عشاء کی نماز حضور صلی الله علیه و سماتھ بڑھتے ، پھراپی قوم کو آکر یمی نماز پڑھاتے ۔ بیان کی تو نفلی نماز ہوتی اورقوم کی فرض ) تقلیدی بند شوں سے دماغ کو آزاد کر کے حدیث کے الفاظ اور سیاق پر نگاہ ڈالیے کیا ایک لحد کے لیے بھی ذبن میں بی خلجان پیدا ہوتا ہے کہ شروع جلے تو بیشک حضرت جابرضی الله عندی کے بین گر آخری جملہ پیتنہیں کس کا ہے؟ خود انھیں کا تو بیشک حدرت جابرضی الله عندی کے بین گر آخری جملہ پیتنہیں کس کا ہے؟ خود انھیں کا ہے؟

لیکن حدیث کے ظاہر سیاق کو چھوڑ کر اکابر علاء احناف اس خلجان میں مبتلا ہیں۔ چنانچہ عثانی صاحب نے بھی تقریباً دوصفحے ای خلجان کو ثابت کرنے کے لیے صرف کردیئے ہیں۔اس سلسلے میں ہمارے نزدیک سب سے زیادہ عجیب بات علامہ زیلعی نے کہی ہے، جو

یصحےے۔دیکھےصفیفہرہ

عثانی صاحب بی کے لفظوں میں سنیے! لکھتے ہیں:

" یا تو " زیادة" بر وروایت نه بو بلکه امام شافتی کا قیاس بوجیها که زیلعی نے اس کاامکان تعلیم کیاہے۔ 

یاس لیے کہ امام شافتی چونکہ سیجھتے تھے کہ معاذ نے حضور کے پیچھے فرض پڑھے اور قوم کی آگے فل اورائی فہم کے متیجہ میں وہ متفل کے پیچھے مفترض کی نماز کو جائز ثابت کرنا چاہتے تھے۔اس لیے انصول نے اپنے مزعومہ مفہوم اور صورت واقعہ کو روایت کے خاتمہ پر ان لیے انصول نے اپنے مزعومہ مفہوم اور صورت واقعہ کو روایت کے خاتمہ پر ان لفظوں میں بیان کردیا ہے۔ ھی لمہ تطوع و ھی لھم فویضة لیخی معاذ رضی اللہ عنہ کے لیے ان کی نماز بحالت امامت قوم نفل تھی اور قوم کے لیے ذرض۔

زیلعی کی یہ بات سمجھانے کے بعدعثانی صاحب اس پراپنانوٹ کھتے ہیں:

'' زیلعیؓ کا بیر بیان کروہ امکان اگر چہ خلاف عقل نہیں ہے تاہم میں اسے درست نہیں سجھتا۔''

کاش عثانی صاحب نے یہ بات واضح کردی ہوتی کہ جب زیلعیؒ کی یہ بات خلاف عقل نہیں ہے تو پھر نادرست کیوں ہے؟ اور جب نادرست ہے تواس کو یہاں ذکر کرنا ہی کیوں ضروری سمجھا گیا؟

اس سے بعد والا کلام عثانی صاحب کا ہے نہ کہ امام زیلعی گا، امام زیلعی نے تو صرف اتنا کہا ہے کہ "شاید بند" زیادہ" امام شافعی" کی ہو کیونکہ اس زیادہ کا دارو عدارا نہی پر ہے۔ اور بقول امام زیلعی بیزیادہ صرف انہی کے طریق سے وارد ہوئی ہے۔ تو اس لیے بیانمی کاظن اور اجتہاد ہے۔ "دیکھیے نصب الرائیة (ج مصرف) میں میں میں کائیں۔

چونکہ عثانی صاحب نے امام زیلعی کی عبارت اورا پنے کلام کواکشاہی ذکر کر دیا ہے اس لیے رحمانی صاحب نے بھی ساری عبارت کوزیلعی کا کلام مجھ کرتا ہے چل کرامام زیلعی کے متعلق فرماتے ہیں: لیکن مسلکی عصبیت کا بیرحال ہے کہ ائمہ صدیف کی امانت و دیانت پر حملہ کرنے سے ذرانہیں جھجکتے میرے خیال میں الزام کے ستی عثانی صاحب ہی ہیں نہ کہ امام زیلعی دواللہ اعلم۔

زراسوچے ازیلی کوئی معمولی محص نہیں۔ علمائے احناف میں بڑا اونچا مقام رکھتے ہیں، لین مسلکی عصبیت کا بی حال ہے کہ ائمہ صدیث کی دیانت وامانت پر حملہ کرنے سے ذرا نہیں جسکتے ۔ اور یہ نہیں سوچتے کہ اس قسم کی باتوں سے ایک صدیث نہیں بلکہ پورا ذخیرہ صدیث ہی مخدوش ہوجا تا ہے۔ یہی زیلی ہیں جضوں نے امام بخاری بھیے امام صدیث کی شان میں کہ دیا: کشیسر المتبع لمما یو د علی ابی حنیفہ من السنة (نصب الوایة جو اص ۲۵۳) ( امام ابوطنیفہ کے خلاف صدیثیں ڈھونڈ ڈھونڈ کرلاتے ہیں) گویا سی عاری میں خودرسول صلی اللہ علیہ وہ کہ و تالیف جودین کا مافذ ہے پیش نظر نہیں ہے بلکہ ابوطنیفہ کی کا افت سے پیش نظر ہے۔۔۔۔اسی طرح یہاں امام شافع کی بابت کہدیا کہ افسوں نے اپنی ایک رائے جو پہلے ہی سے اپنے دماغ میں قائم کر لی تھی صدیث کے الفاظ کے ساتھ جوڈ دی ہے تا کہ لوگ ہم جو جا میں کہ یہ مسکلہ صدیث تی سے ثابت ہے۔ انسا للہ و انا الیہ داجعون … کبوت کہ لیم موادم ہیا کیا ہے۔

یہ بھی سو چناتھا کہ اگر حدیث کے ہرسلسلہ اسنادیس امام شافعی کا واسطہ ہوتا تو شایداس سوغن کے لیے کوئی گلخبائش بھی نکل سکتی تھی کیکن اس کے بہت سے طرق ایسے ہیں جن میں امام شافعی کا واسطہ نہیں ہے۔خود طحاویؒ نے بھی بلا واسطہ شافعیؒ کے اپنی سند سے اس کوروایت کیا ہے۔ پھراس احمال کی تعجائش کہاں باتی رہ جاتی ہے۔ غالباً یہی وجہ ہے کہ طحاویؒ نے سے احمال پیدائیس کیا ہے۔

فتنبيه

عثانی صاحب نے اس جملہ زائدہ کی بابت عبد الرزاق اور شافعی اور طحادی اور دار قطنی و غیر ہم کا اجمالی حوالہ دینے کے بعد پھر نہ معلوم کس مقصد سے کتاب الام للشافعی کے حوالہ کو خاص طور سے نمایاں کر کے پیش کیا ہے۔ لکھتے ہیں:

امام شافعی می کا کتاب الام میس نهم عدرمیان هسی کالفظ زیاده ب ایمن

عبارت یوں ہے: هی له تطوع و هی لهم فریضة (تبجلی ص ۱۳ کالم ۱) اگر صرف الفاظ بی کا فرق دکھانا منظورتھا تو شروع کے الفاظ کے علاوہ خوداس جملہ میں بھی صرف' ضمیر'' بی کا فرق نہیں ہے بلکہ ''فریضة'' اور'' مکتوبة'' کا بھی فرق ہے۔ لینی کتاب الام میں عبارت یوں ہے: هی له تطوع و هی لهم مکتوبة.

معلوم ہوتا ہے کہ عثانی صاحب نے براہ راست کتاب الام دیکھ کرعبارت نقل نہیں کی ہے بلکہ فتح المملھم کا حوالہ دیئے ہیں بات ہے قالمہ کا حوالہ دیئے میں ان کے وسعت مطالعہ کی کوئی تو بین نہ تھی۔ زیلعیؓ کے پیدا کر دہ احتال کے علاوہ باتی تین احتالوں کے متعلق عثانی صاحب نے بیفیلہ کیا ہے کہ:

'' تاہم جو تفصیل ہم نے پیش کی ہے وہ اس خیال کی تائید کرتی ہے کہ یہ'' زیاد ہ'' ابن جرتے ہی کا اپنا خیال و گمان ہے۔''

گویامتعین کردیا کہ نہ بیجابر رضی اللہ عنہ کا گمان ہے اور نہ عمر و بن دینار کا قیاس۔ بلکہ ابن جرتے ہی کا اپنا قیاس و گمان ہے اور اس فیصلہ کے لیے انھوں اپنی جس تفصیل کا حوالہ دیا ہے اس کا خلاصہ بیہ ہے کہ:

''عمروبن دینار ''کے چھشاگردوں میں سے صرف ایک ابن جرت کا اس''زیادة'' کو بیان کرتے ہیں۔ گووہ ثقہ ہیں لیکن جن پانچ شاگردوں نے بی''زیادة'' بیان نہیں کی ہے وہ بھی ثقابت میں ان سے کم نہیں ہیں۔ لہذا کم سے کم جو بات الیی''زیادة'' کے بارے میں کہی جا عتی ہے وہ بیہ کہ نداس کی تردید کی جائے ، کیوں کہ کوئی مردایت اگر بہت سے ثقہ راویوں سے مردی ہواور صرف ایک رادی کوئی جملہ اس میں زائد کھے ۔ تو جس صورت میں تمام رادی اس جملہ زائدہ کہنے والے رادی کی برابر کے ثقہ ہوں گے اس جملہ زائدہ کورد تو نہیں کیا جائے گا گر ججت رادی کے برابر کے ثقہ ہوں گے اس جملہ زائدہ کورد تو نہیں کیا جائے گا گر ججت بھی نہیں بنایا جائے گا گر شرخت

عثمانی صاحب کو بیتوتسلیم ہے کہ ابن جربج تقدراوی ہیں اور بیبھی تسلیم ہے کہ ابن جربج اور دوسرے تقدراویوں میں اس جملہ زائدہ کی بابت جواختلاف ہے اس کی نوعیت بیہ ہے کہ ابن جربج نے جو جملہ زائدہ روایت کیا ہے دوسرے راوی اس جملہ کی بابت خاموش ہیں۔ یعنی ان کی روایت میں اس کا ذکر نہیں ہے۔

#### زيادتى ثفته كامسئله

اختلاف کی میصورت نہیں ہے کہ ابن جریج "نے کوئی ایسا جملہ روایت کیا ہو جو دوسر ہے لوگوں کی روایت کے کی جملہ کے منافی وخالف ہو۔۔۔۔اس کے معنی میہوئے کہ ابن جریج کی اس 'زیادة ' کی بابت میکہ ناصح ہے کہ ھندہ النویدة زیادة من ثقة لیست بعنافیة و مخالفة لروایة من هو اکثر عددا (اس زیادة کوبیان کرنے والا راوی ثقہ ہے اوریہ 'زیادة ' ان اکثر کی روایت کے منافی اور معارض بھی نہیں جفول نے یہ زیادة بیان نہیں کی اور الی 'زیادة ' کی بابت جمہور محد ثین کا فیصلہ میہی ہے کہ میم قبول نیادة بیان نہیں کی اور الی ' زیادة ' کی بابت جمہور محد ثین کا فیصلہ میہی ہے کہ میم قبول نیادة بیان نہیں کی اور الی ' زیادة کی اس زیادة کے متعلق صاف صاف کیصے ہیں: فیصی زیادة من ثقة حافظ لیست منافیة لروایة من هو احفظ منه و لا اکثر عدداً فیلا معنی للتوقف فی الحکم بصحتها (فتح الباری جماص ۱۹۹۱) یعنی ابن جمدداً فیلا معنی للتوقف فی الحکم بصحتها (فتح الباری جماص ۱۹۹۱) یعنی ابن جمدداً والم کی یہ ' زیادة ' آیک ثقہ اور حفظ وضط والے راوی کی ' زیادة ' ہے اور احفظ وا کثر تعداد والوں کی روایت کے منافی نہیں ہے۔لبذا کوئی وجنہیں ہے کہ اس پرصحت کا حکم لگانے میں توقف اور تامل کیا جائے۔ ایکی زیادة کی بابت حافظ ابن صلاح کیسے ہیں:

قد رأيت تقسيم ما ينفرد به الثقة إلى ثلاثة اقسام احدها ان يقع مخالفا منافيا لما رواه سائر الثقات فهذا حكمه الرد كما سبق في نوع الشاذ. الثاني ان لا يكون فيه منافساة و مخالفة اصلا لما رواه غيره كالحديث الذي تفرد براوية جملته ثقة و لا تعرض فيه لما رواه الغير بمخالفة اصلا فهذا مقبول و قد ادعى الخطيب فيه اتفاق العلماء عليه و

سبق مشاله في نوع الشاذ. الثالث ما يقع بين هاتين المرتبتين مثل زيادة لفظة في حديث لم يذكرها سائر من روى ذلك الحديث مثاله... فاخذ بها غير واحمد من الائمة واحتجوا بها منهم الشافعي و احمد رضى الله عنهما والله اعلم (مقدمه أبن صلاح ص 22 تحت النوع السادس عشر).

یعنی جس بات کے بیان کرنے میں کوئی تقدراوی منفر دہواس کی تین صور تیں ہیں۔
ایک یہ کہ جو بات اس نے بیان کی ہوہ دوسر ہمام تقات کی بیان کر دہ بات کے منافی و
مخالف ہو،اس کا تھم یہ ہے کہ یہ در کر دی جائے گی اور دوسری صورت یہ ہے کہ اس کی بات
دوسروں کی بات کے منافی و مخالف نہیں ہے تو اس صورت میں اس کی بات متبول ہوگی بلکہ
خطیب ؓ نے تو کہا ہے کہ اس پرتمام علماء محدثین کا اتفاق ہے، تیسری صورت یہ ہے کہ ان
دونوں صورتوں کے بی تی میں ہو، جیسے صدیث میں کوئی ایک لفظ ایسا زیادہ بیان کرے جو
دوسروں نے بیان نہ کیا ہوتو اس صورت کو بھی بہت سے ائمہ نے ججت قرار دیا ہے۔ جیسے
دوسروں نے بیان نہ کیا ہوتو اس صورت کو بھی بہت سے ائمہ نے ججت قرار دیا ہے۔ جیسے
امام شافی وامام احمد وغیرہ۔ ۔

دیکھیے نقدراوی کی بات صرف ای صورت میں نامقبول ہوگی جب کہ وہ دوسرے تقد راویوں کی بات کے منافی ومعارض ہو۔ بیصورت کہ اس کی بیان کر دہ بات کا دوسروں کی روایت میں ذکر نہیں ہے عندالمحد ثین مقبول ہے۔ یہی حافظ ابن صلاح '' شاذ'' کے متعلق مختلف اقوال کی تر دید کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

بل الامر في ذلك على تفصيل نبينه فنقول اذا انفرد الراوى بشيء نظر فيه فان كان ما انفرد به مخالفا لما رواه من هو اولى منه بالحفظ لذالك واضبط كان ما تفرد به شاذا مردود او ان لم يكن فيه مخالفة لما رواه غيره وانما هو أمر رواه هو ولم يروه غيره فينظر في هذا الراوى المنفرد فان كان عدلا حافظا موثوقا باتقانه وضبطه قبل ما انفرد به ولم يقدح الانفراد فيه كما سبق فيما مر من الامثلة وان لم يكن ممن يوثق

بحفظه و اتقانه لذالك الذي انفرد به كان انفراده خارماله مزحزحاً له عن حيز الصحيح (مقدمه ابن صلاح ص +2، 2)

بلکہ اس بحث میں کچھ تفصیل ہے۔ وہ یہ کہ جب راوی کی بات کے بیان کرنے میں منفر دہوتو دیکھا جائے گا کہ اس کی یہ بات اگر اس ہے زیادہ حفظ وضبط والے راویوں کی بات کے خالف ہے تو بیشاذ ومردود ہاورا گر خالف نہیں ہے بلکہ بیصورت ہے کہ اس نے جو بات کہی ہے دوسروں کی روایت میں اس کا ذکر نہیں ہے تو ایس حالت میں اس منفر دراوی کو دیکھا جائے گا اگر عادل ثقہ اور حفظ وا تقان میں قابل اعتماد ہے تو اس کی بات مقبول ہوگ اوراس کے انفراد کی وجہ سے بیروایت مجروح نہوگی اورا گراییا راوی ہے کہ اس کے حفظ و اتقان پر اعتماد نہیں کیا جاسکتا ،غیر ثقہ اور کمز ورجا فظہ والا ہے تو ایسی صورت میں جس بات کے بیان کرنے میں یہ منفر د ہے وہ بات اس کی مقبول نہ ہوگی اور نہ یہ بات اس کی صحیح مانی جائے گی۔

اس عبارت میں تو ابن صلاح " نے صاف صاف لکھ دیا ہے کہ اگر راوی منفر و اُقتہ ہے تو صرف ذکر اور عدم ذکر کے اختلاف کی وجہ ہے اس منفر دراوی کی بات نامقبول نہ ہوگی۔ حافظ ابن مجر کھتے ہیں:

وزيادة راويهما اى الصحيح والحسن مقبولة مالم تقع منافية لرواية من هو اوثق ممن لم يذكر تلك الزيادة لأن الزيادة اما ان تكون لا تنافى بينها و بين رواية من لم يذكرها فهذه تقبل مطلقا لانها في حكم الحديث المستقل الذى يتفرد به الثقة و لا يرويه عن شيخه غيره و اما ان تكون منافية بحيث يلزم من قبولها رد الرواية الاخرى فهذه هى التى يقع الترجيح بينها و بين معارضها فيقبل الراجح و يرد المرجوح.

شرح النحبة ص ۴۶) صحیح اورحسن حدیث کے راویوں کی زیادت مقبول ہے جب تک دوسرے ثقہ لوگوں کی روایت کے منافی ند ہوائی زیادہ مطلقا مقبول ہے کیونکہ یہ متنقل حدیث کے حکم میں ہے گویا ایک ثقدراوی اپنے شخ سے ایسی بات بیان کرر ہاہے جس کواس کے شخ سے کوئی دوسراروایت نہیں کرر ہاہے۔ ہاں اگر بیزیادت دوسرے راویوں کی روایت کے منافی ہو کہ اگر اس زیادہ کو صحیح مانا جائے تو دوسری روایت کا ردلازم آتا ہے تو ایسی حالت میں رانچ مقبول ہوگی اور مرجوح غیر مقبول۔

علامه محد بن عبدالباتي الزرقاني لكصة بين:

وما يخالف ثقة فيه بزيادة او نقص في السند اوالمتن الملأاى الجماعة الثقات فيما رووه و تعذر الجمع بينهما فالشاذ كما قاله الشافعي وجماعة من اهل الحجاز وهو المعتمد (ابكار المنن ص ١١٢)

ثقه رادی اگر جماعت ثقات کی اس طرح مخالفت کرے کہ دونوں روایتوں میں تطبیق اور جمع کی صورت منعذر ہوتو الیں روایت کوشاذ کہتے ہیں \_( جو تیجے نہیں ہوتی ) یہی قول صیح اور قابل اعتماد ہے۔

اصول حدیث کی کتابول ہے اس تم کی عبارتیں اور بھی پیش کی جاسکتی ہیں لیکن ہم سمجھتے ہیں کہ جنتی عبارتیں اور بھی پیش کی جاسکتی ہیں لیکن ہیں سمجھتے ہیں کہ جنتی عبارتیں ہم نے یہاں نقل کی ہیں وہ اس بات کے نبول کے محدثین کے نزد کیک محقق اور معتبر قول یہی ہے کہ کسی تقدراوی کی زیادہ اس وقت نامتبول ہوتی ہے جب وہ دوسرے تقدراویوں کی روایت کے منافی و معارض ہو۔

اس اصول کے لحاظ ہے ابن جربج " (جن کا ثقہ ہونامسلم ہے ) کی زیر بحث زیادہ ہرگز نامقبول اور غیر سیح نہیں قرار دی جاسکتی اور نہاس کی جمیت میں تو قف ہوسکتا ہے۔اس لیے کہ ابن جربج کی بیزیادہ دوسر ہے لوگوں کی روایت کے منافی نہیں ہے۔ دوسروں کی روایت میں صرف حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کے واقعہ کا ذکر ہے۔اس کا کوئی ذکر نہیں ہے کہ ان کی امامت والی نماز نفل تھی یا فرض ۔اس کے برخلاف ابن جربج کی روایت میں نفس واقعہ کی تفصیل کے ساتھ اس کی بھی وضاحت ہے۔بس ان دونوں روایتوں میں اتباہی

فرق ہے۔اس سے ان دونوں روایتوں میں منافات لازم نہیں آتی اور نہ جمع کی صورت مععد رہوتی ہے۔

ہاں اس فرق کا بقیجہ یہ ضرور ہوتا ہے کہ جس روایت میں یہ زیادۃ نہیں ہے اس میں حفیہ کو بظاہرا پی تاویل کی پھی تخبائش نظر۔۔۔ آئی ہے اوراس زیادۃ کے بعد یہ گنجائش ختم ہوجاتی ہے۔ گویاروایت روایت کے منافی نہیں ہے البتہ حفیہ کی تاویل کے منافی ضرور ہے۔ اس اعتبار سے اگریہ زیادۃ جمت کے قابل نہ ہوتو ہوسکتا ہے ہمیں اس سے انکارنہیں۔ یہاں یہ بات بتا دینا ضرور ک ہے کہ بعض ' زیادات' الی بھی ہیں جن کو محدثین نے غیر محفوظ اور راوی کا وہم قرار دیا ہے حالا نکہ وہ دوسری روایت کے منافی نہیں ہیں۔ اس لیے محفوظ اور راوی کا وہم قرار دیا ہے کہ دوروایتوں میں کسی ' زیادۃ' کے ذکر اور عدم ذکر ہی کا فرق ہے کہ دوروایتوں میں کسی ' زیادۃ' کے ذکر اور عدم ذکر ہی کا قران ہوتے ہیں جواس زیادۃ کو کسی راوی کا وہم ہونا جا بت کرتے ہیں۔

ندکورہ بالاعبارتوں سے عثانی صاحب کی اس بات کی بھی تردید ہوتی ہے جوانھوں نے ثقہ راوی کی ''زیادہ'' کے متعلق بطور اصول پیش کی ہے۔ دراصل عثانی صاحب نے یہ بحث فقع المملهم کا مافذشوق نیموگ مرحوم کی 'آ ٹاراسنن' ہے اور آ ٹاراسنن کی اس بات کی مفصل تردید'' ابکار المنن ''میں موجود ہے۔ ملاحظہ ہو۔

(ص۱۵۱۲۲۳۹)

ہماری اس تحقیق سے تابت ہو گیا کہ ھی لہ تطوع ولھم فریضة والی زیادۃ ابن جرتج کا قول نہیں ہے اور نہ کی دوسرے راوی کا قول ہے بلکہ بیزیادت بھی روایت ہی کا جزو ہے اور جب بیروایت کا جزو ہے تو پوری حدیث اپنے سیاق ظاہری کے ساتھ جس کا کلام ہے یہ جملہ بھی آس کا کلام کہا جائے گا اور وہ ہیں واقعہ معاذر ضی اللہ عنہ کے عینی شاہد صحالی رسول صلی اللہ علیہ وسلم حضرت جابر بن عبداللہ رضی اللہ عنہا۔

ا نہی نے جہاں واقعہ معاذر ضی اللہ عنہ کی دوسری تفصیلات بیان کیس وہیں یہ بھی بتادیا

کہ معاذرضی اللہ عند کی امامت والی نماز معاذرضی اللہ عند کے لیےنفل تھی اور مقتدیوں کے لیے فرض۔

رہایہ خیال کریہ جابر رضی اللہ عنہ کا اپنا گمان ہے تواس کا جواب دیئے سے پہلے ہم اس زیر بحث''زیاد ق'' کی بابت ان دونوں جرحوں کا بھی جواب دے دینا چاہتے ہیں جوعثانی صاحب نے امام احمداور ابن جوزی ہے اس موقع پُنقل کی ہے۔

قوله ابن تيميفرات بين ان الامام احمد ضعف هذه الزيادة و قال احشى
ان لا تكون محفوظة (امام احمد نياس زيادة كوضعف كها بهاوركها بكر مجمح خدشه بكريادة غير محفوظة (امام احمد نياس ألعلق الحن برعاشية الراسن سسس ۱۳۳۱)
اقول امام احمدٌ ني جزم وصراحت كساته تضعيف نيس كى ب بلكه ضعف كانديش ظاهركيا بهدان كاس قول كوصرى تضعيف قراردينا توجيه القول بما لا يوضى به قائله كامصداق ب- دوسرى بات بيب كه مهار بزديك امام احمدٌ كي طرف اس قول كي نسبت كامصداق ب دوسرى بات بيب كه مهار يزديك امام احمدٌ كي طرف اس قول كي نسبت بي محيم نبيل بي دوقوى دليليس موجود بين - ايك تويكه ابن صلاح ني ايدة كوم مقبول اورضي قراردين والمحدثين مين امام احمدٌ كا خاص طور سه نام ليا به جيساك ديم بيل مقبول اورضي قراردين واصولاً زيادة كوم كم بين تو پحراس خاص جمله كي تضعيف كي معنى؟

دوسری یہ کہ امام ترندی اور ابن قدام حنبی اور ابن حزم نے امام احمد کواس مسلک کا قائل بتایا ہے کہ افتد اء مفترض خلف المعقل جائز ہے اور اس ' زیاد ہ '' ہے بھی یہی جابت ہوتا ہے تو بھلا وہ اس زیاد ہ کو کیسے غیر حیح کہیں گے؟ اور اگر اس کے باوجود بالفرض انھوں نے اس کو غیر محفوظ کہا ہوتو ظاہر ہے کہ ان کی یہ جرح صرف اس جملہ کے الفاظ کی نقل و روایت کے اعتبار سے ہوگی ۔ اس کے معنی اور مفہوم کے اعتبار سے نہ ہوگی اور جب معنی اور مفہوم کے اعتبار سے ان کے نزدیک یہ جملہ زائد صحح ہے تو مسئلہ نزاعیہ پران کی جرح کا کوئی مفہوم کے اعتبار سے ان کے نزدیک یہ جملہ زائد صحح ہے تو مسئلہ نزاعیہ پران کی جرح کا کوئی ارزمیں پڑے گا۔ لہذا یہ جرح عثانی صاحب کے لیے مفید نہیں ہے۔ نامناسب نہ ہوگا اگر

عثانی صاحب کوایک بات اور بتادوں کہ یہاں تو امام احدؓ نے غیر محفوظیت کا صرف اندیشہ ہی ظاہر کیا ہے لیکن رفع الیدین کی جس حدیث پر حنفیہ کا اس وقت عمل جاری ہے اس کوتو انھوں نے قطعی طور پرواہی اورضعیف کہاہے (ملاحظہ جوالتلخیص الحبیرج اص ۲۲۰) نقوں نے کیا امام احدؓ کی بی جرح بھی تبول فرمائیں گے؟

#### ( دسوال اعتر اض اوراس کاجواب )

قوله: ابن جوزئ كم بين: هذه الزيادة لا تصح و لو صحت لكان ظنا من جابو رضى الله عنه. (بيزيادت صح نبيس اورا كرضح بهى بوتو جابر رضى الشعنه كا كمان برويكي التعليق الحسن برحاشيه آثار السنن ص

اقول صديثون كى تضعيف كے بارے ميں حافظ ابن جوزى كا تشدر عند المحدثين معروف بهدایات حدوث المحدثين معروف بهدایات بلکه موضوعات ميں شاركيا ہے تو ان كى جرح يركيا اعتادكيا جاسكتا ہے۔ ابن صلاح "كہتے ہيں:

سیوطی ؓ نے بھی اللآ کی المصنوعۃ کے شروع میں یہی بات ککھی ہے۔ دیکھیے اللآ کی المصنوعة ص۲۔

( گیار ہواں اعتراض اور اس کا جواب )

**هوله** : حفرت جابررضی الله عنداگر چه صحابی ہیں الیکن اصول صدیث کی روسےان کا اپناغیر مصد قبه بیان دلیل و حجت نہیں مانا جاسکتا۔ اقبول: کیکن حضرت جاہر رضی اللہ عند کا یہ بیان غیر مصدقہ ہے کب؟ الجمد للہ اس کی تصدیق رسول اللہ میں کے فرامین سے بھی ہوتی ہے اور خود حضرت معاذرضی اللہ عند کے بیان سے بھی۔ جس کے حوالے اس سے پہلے گزر چکے۔ اس کے بعد تو دلیل وجت مانا جا سکتا ہے ؟ کیا آپ کہہ سکتے ہیں کہ حضرت جاہر رضی اللہ عند نے یہ رائے تحض عقل وقیاس کے گھوڑ ہے دوڑ اکر قائم کر لی تھی ؟ اگر ایسانہیں ہے تو مانا پڑے گا کہ جس طرح حضرت معاذرضی اللہ عند کوئی قطعی دلیل تھی ؟ اگر ایسانہیں ہے تو مانا پڑے گا کہ جس طرح اس کی بھی ان کے پاس کا پورا واقعہ اضوں نے اپنے مشاہدہ کی بنا پر بیان کیا ہے اس طرح اس کی بھی ان کے پاس کوئی قطعی دلیل تھی جس کی بنیاد پر انھوں نے بلاکسی تر دداور تذیبر بے صاف صاف ہے کم کوئی تہیں پہنچا کہ آج سینکٹر وں ہرس کے بعدا کیک حاضر الوقت صادتی القول مشاہد کی بنا پر دکر دیں۔

(ال مسئله يرصحابه كرامٌ كاموقف)

قسوا الله عاصل بحث صراحة بيدلكا كم معتفل كے يتجيے مفترض كى نماز جائز ہونے نہ ہونے (كے سلسله ميں) رسول الله صلى الله عليه وسلم كاحكم صرح ياصحابة كا اجماع تو احزاف و شوافع كسى كے پاس بھى نہيں۔ دونوں قياس واجتہا دے كام لے رہے ہيں۔ الله عليه وسلم بھى ہے اللہ عليه وسلم بھى ہے اللہ عدیث كے پاس تو حكم رسول صلى الله عليه وسلم بھى ہے اللہ عدیث كے پاس تو حكم رسول صلى الله عليه وسلم بھى ہے

اوراجماع صحابہ بھی۔رسول اللہ ﷺ کا حکم صریح جو قانون شرعی کی صورت میں ہے وہ تو ہم آپ سے پہلے ہی بتا چکے ہیں۔اب اجماع صحابہ گا ثبوت لیجے۔

آ پ سے پہلے ہی بتا چکے ہیں۔اب اجماع صحابہ گا ثبوت کیجے۔ (۱) عمرو بن سلمہ ﷺ بلوغ سے پہلے ہی برابرا پنی قوم کی امامت کرتے رہے۔

بخارى بين بين ايديهم وانا ابن ست او سبع سنين نائي ين بين ايديهم وانا ابن ست او سبع سنين نائي ين بين في بين ايديهم وانا ابن ثمان سنين و في رواية لا بي داؤد فما شهدت مجمعا من جرم الاكنت امامهم. (تلخيص ص ١٢٣ ج ١)

بجيم مفتوحة وراء ساكنة وهم قومه\_

<sup>🤡</sup> بخاری ،کتاب المغازی (ج۲ص ۱۱۵)،ابوداؤد باب من احق بالاملهة (ج اص ۲۲۸)وغیره میں دیکھی جاسکتی ہیں۔

نے جھے اہامت کے لیے آگے کر دیا اور اس وقت میری عمر چھیا سات سال تھی ۔ نسائی میں ہے کہ میں اپنی قوم کی اہامت کراتا اور اس وقت میری عمر آٹھ سال تھی اور اُبوداؤدگی ایک روایت میں ہے کہ میں اپنی قوم برم کے کسی بھی مجمع میں ہوتا تو ان کا اہام میں ہی ہوا کر تا تھا )

یہ واقعہ ابتدائے اسلام کانہیں بلکہ فتح مکہ کے بعد کا ہے اس واقعہ کے متعلق تو حفیہ بھی سلیم کرتے ہیں کہ اہام کی نماز نفل تھی اور مقد یوں کی فرض ، لیکن جواب یہ دیتے ہیں کہ رسول اللہ بھی کو اس کی فرض ، لیکن جواب یہ دیتے ہیں کہ رسول اللہ بھی کو اس کی فرض ، لیکن جواب میں ہے ہیں کہ مقال کے فیم میں نے بھی اس کو اس وقت اس بات کے جوت میں بیش کیا ہے ۔ یعنی ہانا کہ رسول اللہ بھی مفترض کی نماز جائز ہے۔ و ذلک ما ار دناہ .

(۲) حفرت معاذ رضی الله عنه کی اقتداء میں پڑھنے والےستر سے زیادہ عقبی اور بدری صحابہؓ سب اس کے جواز کے قائل تھے۔ سکھا میر مفصلا۔

(٣) و روى عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه و عن رجل من الانصار مثل هذا المعنى و يروى عن ابى الدرداء ¶و ابن عباس رضى الله عنه ما قريباً منه (كتاب الام للشافعي ص١٥٣ ج١)

لكين بياثر قناده وعطاءاور أبوالدرداء رضى الله عندك ما بين انقطاع كي وجه سيضعيف ٢٠-

<sup>€</sup> حضرت ابوالدرواء رضى الله عند كايراثر الم ترفرى ني معلقاذ كركيا ہے۔، اسنن (جاص ٢٠٠٥) اس كالفاظ بين روى عن أبسى الدوداء أنّه سنل عن رجل دخل المسجد والقوم فى صلاة العصو و هو يحتسب أنها صلاة الظهر فاتم به قال: صلاة جائزة انتهى. شار ترفرى عبرالحمن مبارك بورى فرماتے بين لم أقف على من أخوجه تحفة الأحوذى (ج اص ٢٠٠٥) عبرالحمن مبارك بورى فرماتے بين لم أقف على من أخوجه تحفة الأحوذى (ج اص ٢٠٠٥) اس من مندرجوذيل سندومتن اس متني ميں ايك افر عبرالزاق من يحمن المحمن المحمن عن معموعن قتادة و عطاء المخواسانى أن أبا المدوداء انتهى إلى حمص و هم يصلون العشاء وهو يظن انها المغرب ، فلما سلم الإمام قام فصلى ركعة أحرى ، فلما سلم الإمام قام فصلى ركعة أحرى ، فلما سلم الإمام قام فعلى و حمل المو كعتين تطوعاً ، ثم صلى العشاء بعد ذلك انتهاى الله المؤرب ، وجعل المركعتين تطوعاً ، ثم صلى العشاء بعد ذلك انتهاى الله الركوبين من المركوبين من المناء بعد ذلك انتهاى الله المؤرب ، وجعل المركوبين تطوعاً ، ثم صلى العشاء بعد ذلك انتهاى المركوبين من المناء بعد ذلك التهاى المؤرب ، وجعل المركوبين تطوعاً ، ثم صلى العشاء بعد ذلك التهاى المؤرب ، وجعل المركوبين تطوعاً ، ثم صلى العشاء بعد ذلك التهاى المؤرب ، وجعل الموركوبين تطوعاً ، ثم صلى العشاء بعد ذلك التهاى المؤرب ، وجعل الموركوبين المؤرب ، وجعل الموركوبين المؤرب ، وجعل الموركوبين المؤرب ، وجعل ، وحدل ، وحدل المؤرب ، وحدل المؤرب ، وح

(۵) حضرت جابرض الله عند سے مروی ہے کہ بی کے نیائے غزوہ میں مجاہدین کی دوجہاعتوں کوصلو ۃ الخوف پڑھائی اور جردورکعت پرسلام پھیرا۔ فکانت للنبی کے ادبع رکعیات وللقوم د کعتان نی کی کی دونوں رکعین فل تھیں اور مقتریوں کی فرض، جیسا کہ آئندہ قبط میں آئے گا۔علامہ این حزم اس صدیث کے ذیل میں کھتے ہیں: و هذا اجتماع صحیح من جمیع الصحابة مع النبی ممن حضر و لا یخفی مثل هذا علی من غاب و کلهم مسلم لا مرہ علیہ السلام انتهی

(محلی ص ۲۲۸ ج ۲م)

یعنی جتنے صحابہ اس موقع پرنی ﷺ کے ساتھ موجود تھے ان کا تو اس مسلہ پر انہا گی ہو ہی گیا۔جوغائب تھے ان ہے بھی ایسی بات مخفی نہیں روسکتی اور بھی نبی ﷺ کے حتم کے تابع تھے۔''اس طرح گویا حاضر اور غائب تمام صحابہ رضی اللہ عنہم کا اس پر اتفاق ہو گیا کہ مشفل کے پیچے مفترض کی نماز جائز ہے۔

اس اثر کوامام عبد الرزاق نے "المصنف" (ج ۲ص ۱۸) پردوسندوں سے روایت کیا ہے۔ پہلی سنداس طرح ہے عبد الرزاق عن معمر ، عمن سمع الحسن یقول النے فذکر الحدیث

دوسرى سنداس طرح ہے۔ عبد الرزاق عن ابن العبارك قال: حدثني سليمان بن المعبرة . القسى ابوسعيد البصرى . عن حميد بن هلال - بن هبيرة العدوى - عن عبد الله بن المصامت - الغفارى البصرى - قال صلى الحكم الغفارى بالناس الغ فذكر بطوله اس كسي الوكة في الرائقة إن الرائل كن من من المحكم العفارى بالناس الغفارى المرتبح ہے -

ویکھیے''المصنف لعبدالرزاق (ج۲ص ۹)اس کے راوی اُقد میں کیکن قادہ کے عنعنہ کی وجہ سے اس کی سند ضعیف ہے۔

اب اگرعثانی صاحب میں ہمت ہوتو ابن حزمٌ کی اس بات کےمعارضہ میں ان صحابہ کے ناموں کی فہرست پیش کریں جنھوں نے اس نماز کونا جائز کہا ہو۔

ہماری پہلی دلیل برعثانی صاحب کے پیش کردہ تمام تعقبات ختم ہو گئے اور بتو فیقہ تعالی ہم نے ان کی ہر چھوٹی بڑی بات کا جواب دے دیا۔ آپ نے دیکھا کہایک صاف ادر داضح دلیل کے مقابلہ میں سوائے بے بنیاد قیاسات ، بے دلیل احتمالات اور بے ثبوت تا ویلات کے اور چھے تہیں ہے۔

اس واسطے حق بیند علائے احزاف نے اس دلیل کی قوت کوتسلیم کیا ہے اورصاف صاف اقرار کیا ہے کہ اس کا جواب بہت مشکل ہے۔ اور جو جوابات دیے گئے ہیں وہ سب نا كانى اورغير تسلى بخش بين \_ چنانچه علامه سندهى حنفي " كلصة بين:

فدلالة همذا الحديث على جواز اقتداء المفترض بالمتنفل واضحة والمجواب عنه مشكل جدا و اجابوا بما لا يتم و قد بسطت الكلام فيه في حاشية ابن الهمام انتهى - (حاشية نسائى) (المديث كي دلالت الباتير واضح ہے کہ مفترض کی نماز متنفل کے پیچھے جائز ہے۔ اوراس حدیث کا جواب دینا بہت مشکل ہے۔اور جوجواب دیئے گئے ہیں وہ غیرتسلی بخش ہیںاور میں نے اس بارہ میں حاشیہ ابن الهمام میں تفصیلی کلام کیاہے )۔

هاری دوسری دلیل

ہم نے اپنے اختیار کردہ مسلک میں دوسری دلیل میپیش کی تھی:

عن ابي بكرة رضى الله عنه قال صلى النبي عِنْظُ في خوف الظهر فصف بعضهم خلفه و بعضهم بازاء العدو فصلى ركعتين ثم سلم فانطلق المذيس صلوا معه فوقفوا موقف اصحابهم ثم جاء اولتك فصلوا خلفه فصلى بهم ركعتين ثم سلم فكانت لرسول الله على السعا ولاصحابه رکعتین رکعتین (رواه ابوداؤد ص ۱۷۷ ج ۱ ، والنسانی ص ۲۳۲ ج ۱ والشافعی

فی کتاب الام ص ۱۵۳ ج ا عن جاہر ؒ ﴿ (ترجمہ چند سطروں کے بعددیکمیں)

ہیخروہ ذات الرقاع کا واقعہ ہے ﴿ جیما کرعثانی صاحب نے بھی تسلیم کیا ہے ) اور

ذات الرقاع مدینہ سے دور ہے۔ ﴿لیست موضع اقسامة و لا هی بالقرب من

السمدینة ، احکام القرآن للجصاص ) ای واسط مولانا انورشا ؓ نے کہا ہے: و

حمله علی الاقامة باطل (فیص الباری ص ۲۳۷ ج ۳) لیمن آنحضور کے اس واقعہ
کوا قامت رحمول کرنا باطل ہے۔

معلوم ہوا کہ رسول اللہ ﷺ اور صحابہ اس موقع پر مسافر تھے۔

حضرت ابوبكرة ﷺ بیان كرتے ہیں كه رسول الله ﷺ فی ظهر كى نماز كے وقت عالم ين كود و جماعتوں بيں تقسيم كرديا۔ ایک طاكفه رسول الله ﷺ كے پیچے نماز بيں مشغول ہوا اور دوسرے نے دغمن كے مقابل صف بندى كى۔ رسول الله ﷺ نے پہلے طاكفه كو دوركعت پڑھا كرسلام پھيرديا۔ يالوگ نماز پڑھ كرجب محاذ پر چلے گئے تو جولوگ وہاں پہلے سے موجود سے ہث كرنماز پڑھنے كے ليے رسول الله ﷺ كے پاس آ گئے۔ ان كو بھى حضورصلى الله عليه وسلم نے دوركعت نماز پڑھا كرسلام پھير ديا۔ اس طرح رسول الله صلى الله عليه وسلم كي تو جولوگ و الله صلى الله عليه وسلم كي تو جولوگ و يا الله عليه وسلم كي تو جول الله عليه وسلم كي تو جولوگ و يا دودوركعتين ۔

چونکہ واقعہ سفر کا تھااس لیے سب لوگوں نے قصر کے ساتھ نماز ادا کی۔ اگر قصر نہ کیا ہوتا تو دود ورکعت پرسلام نہ پھیرتے۔رسول اللہ وہ اللہ فی کے بہلے طاکفہ کو جو تم از پڑھائی وہ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی فرض ہوئی۔ اس کے بعد دوسرے طاکفہ کو جو آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے نماز پڑھائی وہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے لیے نقل تھی اور صحابہ کے لیے فرض۔۔۔ اس سے نابت ہواکہ نقل پڑھنے والے کے پیچھے فرض پڑھنے والے کی نماز چائز ہے۔

بدحدیث ہمارے مسلک کے ثبوت کے لیے نہایت واضح اور تو ی دلیل ہے۔علاء حنفیداس کے جواب میں کیا کچھ کہتے ہیں۔اس کاذکر کرنے سے پہلے ایک دوسری بات کے

<sup>🛭</sup> صدیث پرکلام پہلے گزر چکا ہے۔

متعلق بھی ضمنا کچھ عرض کردیا جا ہتا ہوں جو عثانی صاحب نے اس موقع پر چھٹری ہے۔ عثانی صاحب کا ترجمہ میں تصرف

عثانی صاحب نے اپنے اس مضمون میں حدیثوں کے جوتر جے کیے ہیں ان کے متعلق اس حدیث کے جیں ان کے متعلق اس حدیث کے جی

''مولا نارحمانی نے حدیثوں کے ترجے پیش نہیں کیے ہیں۔امید ہے میرے قدرے غیر لفظی ترجموں پراعتراض نہ ہوگا۔''(ص ۱۸،کالم) ترجے جو واقعی ترجے ہیں ان پرتو کوئی اعتراض نہیں لیکن'' قدرے غیر لفظی ترجموں''

ر سے بودوں رہے ہیں ہور دی سروں کی سال میں سور کی اور کی اور کی کوشش کی آٹر ہیں مفہوم حدیث کے خلاف جوآپ نے اپنے فد مہب کی ''تر جمانی'' کی کوشش کی ہے پہتو ضرور قابل اعتراض ہے۔ اس حدیث ہیں فکسانست لسوسول الله ادبعا و لاصحاب و کعتین رکعتین کا ترجمہ آپ نے کیا ہے: ''پس گویا ہوگئیں رسول الله صلی الله علیہ وسلم کے لیے جاراور صحابہ کے لیے دودو۔''

ید در گویا" کس لفظ کا ترجمہ ہے۔ اس اضافہ کے لیے آپ نے توسین بھی نہیں بنائے ہیں۔ یہ پٹی بندی اپنی آنے والی تاویلوں کی گنجائش نکا لئے ہی کے لیے تو کی گئی ہے۔ اس طرح کم از کم '' بختی'' کے غیر عربی داں قاریوں کو تو آپ نے مخالطہ میں ڈال ہی دیا۔

لطف میر ہے کہ پھر دوسرے ہی صفحہ پر آپ اس '' گویا'' کو بھول بھی گئے۔ لکھتے ہیں:

د' چنا نچے مولا تا رجمانی کی پیش کردہ حدیث جو میں نقل کر چکا ہوں اس

میں بھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم کا جا رہی رکعت پڑھنا نہ کورہے۔' (ص19) کیار یے مبارت بھی گویا کے منہوم پر دلالت کرتی ہے؟

استم کے تصرفات مدیثوں کے ترجموں میں آپ اس سے پہلے بھی کر چکے ہیں گر ہم نے ان کونظر انداز کر کے آپ ہی کے مفروضات پر جوابات دیئے ہیں۔ مثلاً '' پہلی دلیل' والی مدیث کے اثنائے ترجمہ میں آپ نے یہ جملہ بوھا دیا ہے: (جسے حضور ﷺ کافی دیر میں بڑھا کرتے تھے) یہ جملہ مدیث کے کس لفظ کا مفہوم بن سکتا ہے؟ یہاں آپ نے قوسین تو بنادیے ہیں مگر بہر حال بیاضا فہ ترجمہ کے دوران میں صدیث کی وضاحت کے لیے نہیں بلکدایے نہ جب کی جمایت ہی کے لیے ہے۔ حالانکد آپ کا بیمفروضہ بھی غلط ہے کہ حضور عشاء کی نماز ہمیشہ کافی دیر ہی کر کے پڑھا کرتے تھے۔ وہی حضرت جابر دیا ہے واقعہ معاذ کے بابت بیان واقعہ معاذ کے بابت بیان کرتے ہیں۔

والعشاء احيانا يوخرها واحيانا يعجل كان اذا راهم قد اجتمعوا عجل واذا راهم قد ابطأ وا اخر. (مسلم ج ا ص ٢٣٠)

(اورعشاء کی نماز مجھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم دیر سے پڑھاتے اور مجھی جلدی پڑھا دیتے۔ جب آپ ﷺ دیکھتے کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نماز کے لیے جمع ہو چکے ہیں تو جلد ہی پڑھا دیتے اور جب دیکھتے کہ صحابہ کرام جمع ہونے میں دیر کر رہے ہیں تو عشاء کی نماز میں دیر کردیتے )۔

حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کی امامت کے سلسلہ میں غیر معمولی تا خیر کرنے اور تطویل قراءت کی جوشکایت آنخصور ﷺ کے پاس پیٹی تھی اکثر روایتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ بیہ واقعہ صرف ایک شب کا ہے اور بیشکایت ایک شخص نے کی تھی جس کا نام بھی حدیثوں میں فدکور ہے گر آپ نے اس شکایت کو'' قوم'' کی شکایت بتایا ہے اور اس انداز سے پیش کیا ہے کہ گویا حضرت معاذ رضی اللہ عنہ کا روز کا معمول یہی تھا۔ چنا نچے مندرجہ ذیل حدیث کے الفاظ اور اس کے ترجمہ پرغور کیجیے جوعثانی صاحب نے کیا ہے۔

فقال الرجل يارسول الله انك اخرت العشاء وان معاذا صلى معك ثم امنا وافتتح سورة البقرة و انما نحن اصحاب النواضح بايدينا.

(ص ۱۳ کالم ۲)

کہااں شخص نے یارسول اللہ! آپ عشاء دیر میں پڑھتے ہیں اور معاذ آپ ہی کے ساتھ عشاء پڑھتے ہیں اور اس کے بعد ہماری امامت کرتے ہیں اور سورہ بقرہ شروع کر ویتے ہیں حالانکہ ہم محنت مزدوری کرنے والے لوگ ہیں۔

حدیث کے الفاظ اور ان کے ترجموں پرہم نے خط سیخ دیا ہے۔ اہل علم عثانی صاحب کی اس '' دیا نت علمی'' پرغور کریں اور تو اور حضرت معاذرضی اللہ عنہ سورہ بقرہ پرجمی مداومت ہی کرتے سے ۔ اس کے سواکوئی اور سورۃ شایدان کو یا دہی ندرہی ہو۔ بیسب پچھ محض حنی ندہب کے تھے ۔ اس کے سواکوئی اور اعتراض سے بیچنے کے لیے یہ ''عذر''کائی سجھ لیا گیا ہے کہ بیتر جے 'قدرے غیر لفظی' ہیں۔

خیراس منی گفتگو کے بعداب اصل مقصد کی طرف رجوع کرتا ہوں اور اس حدیث کی بابت علماء حنفید کی تاویلیں اور ان کے جوابات عرض کرتا ہوں۔

### علاء حنفیہ کی تاویلیں اوران کے جوابات

اس حدیث میں جس واقعہ کا ذکر ہے اس کے متعلق ایک بنیادی بحث یہ ہے کہ بیدواقعہ سفر کا ہے یا حضر کا؟ عثانی صاحب نے اپنی طویل تنہید میں برعم خود ثابت تو یہ کیا ہے کہ '' حضور ظہر وعصر میں سے کوئی نماز پڑھ رہے تھے اور باوجود مدینہ سے دور ہونے کے نیت مسافرت نہیں تھی ۔'' ( جنگی ص ۱۹ ، کا لم ۲) لیکن پھر آ سے چل کر حدیث کی جو تا ویلیس ذکر کی بین ان میں خلط مبحث کر دیا ہے ۔ بعض تا ویلیس حالت ا قامت کے مفروضہ کی بنا پر ہیں اور بعض حالت ا قامت کے مفروضہ کی بنا پر ہیں اور بعض حالت میں حالت میں خریث ہے ۔ بعض حالت اسبانی عن قریب۔

# (حدیث کو حنفی مذہب کے مطابق بنانے کی کوشش کی)

عثانی صاحب نے اپنے اس دعویٰ کے ثبوت میں کہ'' مدینہ سے دور ہونے کے باوجود حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے مسافرت کی نیت نہیں کی تھی۔'' کوئی دلیل نہیں دی ہے۔صرف

حیج ترجمہ: کہااس فحض نے یارسول اللہ! آپ نے عشاء کی نماز دیر سے پڑھائی ،معاذ نے آپ
 علیہ کے ساتھ نماز پڑھی پھر آ کر ہمیں امامت کرائی اوراس میں سورہ بقرہ شروع کر دی۔ حالا تکہ ہم محنت مزوری کرنے والے لوگ ہیں۔

اس کی توضیح کے لیے ابو بمر بصاص کا ایک تاویلی احتمال پیش کردیا ہے۔ یہی عثمانی صاحب اور دیگر علائے احتاف ہیں جب واقعہ معاذرضی اللہ عنہ پر گفتگو آئی تو واقعہ کے عینی شاہر صحابی رسول (حضرت جابر رضی اللہ عنہ) تک کو کہد دیا کہ '' ان کو کیا معلوم کہ معاذرضی اللہ عنہ کی نیت کیا تھی ؟ نیت الی چیز ہے کہ اس کا پہا خود نیت کرنے والے بی کے بیان ہے ہو سکتا ہے۔'' اور یہاں رسول اللہ بھی بلکہ وہ تمام صحابہ رضی اللہ عنہم جو حضورصلی اللہ علیہ وہ تمام سکتا ہے۔'' اور یہاں رسول اللہ بھی بلکہ وہ تمام صحابہ رضی اللہ عنہ موحضور صلی اللہ علیہ وہ کی اور بہان کی تعداد کم از کم چارسو بتائی گی ہے ان سب کی نیت کی افیصلہ خوو بی کر دیا کہ ان میں سے کسی کی نیت بھی مسافرت کی نہیں تھی۔
دیا اور کہ دیا کہ ان میں سے کسی کی نیت بھی مسافرت کی نہیں تھی۔

اس پرسوال پیدا ہوا کہ ذات الرقاع (جہاں کا پیدا اقعہ ہے) بادیہ ہے جو حقی فمہب کی رو ہے موضع اقامت نہیں۔اوراس کی مسافت بھی مدین طیبہ سے اتنی کم نہیں ہے کہ وہاں کسی جانے والے کو شرعا مسافر نہ کہا جائے تو رسول اللہ وہ کا کو مقیم کہنا کیسے مجمع ہوگا؟ ای سوال کے جواب میں بھاص نے دواحتالی تاویل کی ہے جس کا حوالہ عثانی صاحب نے دیا ہے۔مناسب معلوم ہوتا ہے کہ سوال وجواب دونوں ہی یہاں بھاص کے الفاظ میں نقل کر دیئے جا کیں۔ لکھتے ہیں:

فان قيل كيف يكون مقيما في البادية وهي ذات الرقاع و ليست موضع اقامة و لا هي بالقرب من المدينة قيل له جائز ان يكون النبي خطح حرج من المدينة لم ينو سفر ثلاث و انما نوى في كل موضع يبلغ اليه سفر يومين فيكون مقيما عندنا اذ لم ينشئ سفر ثلاث و ان كان في البادية \_ انتهاى. (احكام القرآن ص ١٩ ٣١ ج٢)

جصاص کے جواب کا منشابیہ ہے کہ فئی ند بہ کی رو سے کوئی شخص مسافراس وقت ہوتا ہے جب موضع اقامت سے نکلنے ہی کے وقت اس کی نبیت کم سے کم اتنی دور جانے کی ہوکہ وہاں آ دمی معتدل رفتار سے تمین ون میں بہنچ سکے گا۔اس معیار کے لحاظ سے رسول اللہ وہنگی مسافر نہیں تھے۔۔۔ کیوں؟

اس لیے کہ مکن ہے رسول اللہ وہ گی جب مدینہ سے نکلے تھے اس وقت تین دن کی مسافت ہی کی نیت کی ہو۔ پھر جب مسافت ہی کی نیت کی ہو۔ پھر جب وہاں پہنچ گئے ہوں تو اس کے بعد پھر دو ہی دن کی مسافت طے کرنے کی نیت کی ہو۔ اس طریقہ سے تھوڑی تھوڑی تھوڑی مسافت کی نیت کرتے کرتے ذات الرقاع پہنچ ہوں۔ اس طرح حضور علیہ السلام وہاں پہنچنے کے بعد بھی مقیم ہی رہے، مسافر نہ ہوئے اور جب مسافر نہ ہوئے تو نماز میں قصر جا کرنے تھا۔ اس لیے حضور نے ظہر کی جا رکعتیں پڑھیں۔

ابوبکر جماص نے اپناس جواب میں بیتوتسلیم کرلیا ہے کہ ذات الرقاع بادیہ ہے جو عندالحقیہ موضع اقامت نہیں۔ یہ بھی مان لیا ہے کہ اس کی مسافت بھی مدینظیہ سے مدت مسافرت سے کم نہیں ہے اس کے باوجود حضور ﷺ مسافر کیوں نہ تھے تو اس کی صورت انھوں نے جو بتائی ہے اس کو جم نے وضاحت سے ذکر کردیا۔

بصاص کا یہ جواب واقعات کے لحاظ سے کہاں تک درست کہا جا سکتا ہے اس کے لیے ضرورت ہے کہ تاریخ وسیرت کی کتابوں سے معلوم کیا جائے کہاں سفر کی صورت حال کیا تھی ؟ ابن سعد ایک معتبر اور متندسیرت نگار ہیں ان کی روایت ہم آپ کے سامنے پیش کرتے ہیں: کرتے ہیں:

قدم قادم المدينة بجلب له فاخبر اصحاب رسول الله الله النه ان انماراً وشعلبة قد جمعوا لهم الجموع فبلغ ذلك رسول الله الله المحرّم في المحدينة عشمان بن عفان وخرج ليلة السبت لعشر خلون من المحرّم في اربع مائة من اصحابه و يقال سبع مائة فمضى حتى اتى محالهم بذات الرقاع وهو جبل فيه بقع حمرة وسواد و بياض قريب من النخيل بين السعد والشقرة فلم يجد في محالهم احدا الانسوة فاخذهن و فيهن جارية و ضيئة وهربت الاعراب الى رؤس الجبال و حضرت الصلوة فخاف المسلمون ان يغيروا عليهم فصلى رسول الله المحلية الخوف و كان

ذلك اول ما صلاها وانصرف رسول الله ﷺ راجعا الى السمدينة... وغاب خمس عشر ليلة . انتهلي. (طبقات ص ۲۱ ج۲)

این سعدگی اس روایت کا خلاصہ یہ ہے کہ ''کی فخص نے مدینہ میں آ کر صحابہ رضی اللہ عنبم کو خبر دی کہ بنو نقلبہ اور انمار مسلمانوں سے لڑنے کے لیے فوجیس جع کر رہے ہیں۔ رسول اللہ کی کے معلوم ہوا تو حضرت عثان رضی اللہ عنہ کو مدینہ میں اپنا قائم مقام بنا کرچار سواور بعض نے کہا سات سو صحابہ کی کواپنے ساتھ لے کر مدینہ سے چل پڑے ، یہاں تک کہ ذات الرقاع پہنچ جہاں یہ قبائل آباد تھے۔ کافر پہاڑوں پر بھاگ گئے۔ جب نماز کا وقت آیا تو مسلمانوں کو خطرہ ہوا کہ کہیں نماز ہی کی حالت میں بیلوگ ہم پر حملہ کر دیں۔ اس لیے حضور وقتی نے سب کو صلو قالخوف پڑھائی۔ اس کے بعد آپ مدینہ واپس ہو گئے۔ اس موقع بر آخوضور سلی اللہ علیہ وسلم مدینہ سے پندرہ روز تک باہررہ گئے۔''

ویکھیے اصورت حال ہے ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو بیخبر ملتی ہے کہ ذات

الرقاع میں کا فروں کی فوجیں جمع ہورہی ہیں اور وہاں کے باشند ہے مسلمانوں کے خلاف
جنگی تیاریاں کر رہے ہیں۔ انہی فوجوں کو منتشر کرنے اور ان کے جنگی منصوبوں کو ناکام
بنانے ہی کی غرض سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم مسلمانوں کی ایک بھاری تعداد لے کر مدینہ
منورہ سے روانہ ہوتے ہیں لیکن میکسی عجیب اور دلچسپ بات ہے کہ مدینہ سے نگلنے کے
وقت حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی نیت وہاں تک جانے کی نہیں تھی۔ اس وقت تو بس بھی اراوہ تھا
کہ دس پانچ کوس چل کر پھر مدینہ واپس آ جا کیں گے۔ گویا کسی محاذ جنگ کی طرف جانا مقصود
نہیں تھا۔ یوں بی تفریحاً نکل بڑے تھے اور چلتے چلاتے اتفاق سے ذات الرقاع

اگریہ طے کرلیا گیا ہے کہ بہر حال حدیث کو خفی فد مب کے مطابق بنانا ہے تب توہات دوسری ہے ورنہ واقعات کی روشنی میں تو اس تاویل اوراحمال کے لیے قطعاً کوئی گئجائش نہیں ہے۔اس لیے حق یہی ہے کہ رسول اللہ ﷺ اور صحابہ رضی اللہ عنہم اس غزوہ میں مسافر تھے اور ذات الرقاع میں جوصلوٰ ۃ الخوف پڑھی گئی تھی وہ تصریح ساتھ پڑھی گئی تھی۔ عثانی صاحب نے آنخصور ﷺ کومقیم مانا ہے۔ جب اعتراض ہوا کہ اگر حضور مقیم تھے تو ظہر کی نماز میں چاروں رکعتوں کے بعد آخر میں سلام پھیر تا چاہے تھا مگر حدیث میں تو دور کعتوں پر سلام پھیرنے کا ذکر ہے۔ گویا چار رکعتیں پوری ہونے سے پہلے ہی چے میں

اس کے جواب میں عثانی صاحب نے علاءاحناف کی بہت می تاویلیں ذکر کی ہیں۔ ہم وہ سب تاویلیں مع ان کے جوابات کے ذیل میں نمبر وار درج کر رہے ہیں:

(دوسرى لغوتاويل)

سلام پھیردیار تو جائز نہیں ہے۔

عوله بوسكائے اللہ معراد حضور كاسلام كيميرنانه بوبلكة وم كاسلام كيميرنا مو

اقول: (الف) - حدیث کے زیر بحث الفاظ یہ ہیں: صلبی دکھنیسن نم سلّم لینی رسول اللہ ویکا میں بڑھیں اس کے بعد سلام پھیرویا ۔۔۔ برکلام کی طرح یہاں بھی دوبی صورتیں ہو سکتی ہیں یا تو معنی تھی مراد ہویا معنی بجازی ۔خور ' رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا سلام پھیرتا' مراد لینا یہاس کلام کا حقیقی معنی ہے اور قوم کا سلام پھیرتا مراد لینا یہ چان میں ہے کہ علامہ المحقیقة التبادر والمعراء عن القوینة لینی معنی تھی کی پہچان بھی ہے کہ الفاظ کے معنی اور مدلول والمعراء عن الفوینة لینی معنی تی ان کے معنی اور مدلول کی طرف فور انتقل ہو جانے والے کا ذہن الفاظ کے سنتے ہی ان کے معنی اور مدلول کی طرف فور انتقل ہو جائے والے کا ذہن الفاظ کے سنتے ہی ان کے معنی اور مدلول کی طرف فور انتقل ہو جائے والے کا ذہن الفاظ کے سنتے ہی ان کے معنی اور مدلول کی طرف فور انتقل ہو جائے ۔ اس کے لیے کسی قرینہ کی ضرورت بھی نہیں ہوتی ۔ اس معیار کے کاظ ہے صدیث کے اس جملہ کو پوری حدیث کے سیاق کے ساتھ ملاکرد کھنے کے بعد کون کہنا سکتا ہے کہ بہال معنی حقیقی مراز نہیں ہے۔

(ب) يرقاعده بحى مسلم كرد عبلامة السمحاز الاطلاق على المستحيل الله السلاق الملفظ على ما يستحيل الطلاقه عليه ليني معنى مجازى كى علامت يرب كدافظ كااطلاق اليدمعنى بركيا كيا موجس براس كااطلاق كرنا محال مو، جيسه انسان برشير كا

اطلاق کرنا۔

اس قاعدہ کی رو ہے بھی یہاں تسلیم قوم مراد لینا باطل ہے کیونکہ تسلیم رسول (جومعنی حقیق ہے ) کے مراد لینے میں کوئی استحالہ نہیں ہے۔

ہاں یہ استحالہ اسلیم ہے کہ اس تاویل کے بغیر خفی فد مب کا بطلان لازم آئے گا۔

(صول کے)۔ بیتاویل اصول حنفیہ کی روسے بھی باطل ہے، اس لیے کہ ٹیم سلم (رسول اللہ بھی لفظ خاص ہے اور خاص کا تھم بیہ ہے اللہ بھی افظ خاص ہے اور خاص کا تھم بیہ کہ وہ اپنے مدلول کو اس طرح شامل ہوتا ہے کہ اس کے غیر کے مراد ہونے کے احمال کا قاطع ہوتا ہے ایسا احمال جو بلادلیل پیدا کیا گیا ہوجیسا کہ یہاں ہے۔ و حکم مدان قاطع ای قاطعا للاحتمال الناشی من غیر دلیل

(د) خاص کاریمی علم ہے کہ لا یہ حسمل البیان لکونہ بینا بنفسہ دینی اس کی دولات اپنے معنی پر بالکل واضح ہوتی ہے اس لیے وہ کسی بیان وتفییر کامختاج نہیں ہوا کرتا۔ لہذا حدیث کا بیر جملہ جس معنی حقیقی پر دلالت کر رہا ہے وہ خود واضح اور بین ہے کسی بیان اور وضاحت کامختاج نہیں ہے کہ کسی دوسری حدیث کواس کا بیان قرار دیا جائے۔اس لحاظ ہے بھی تسلیم قوم کامراد لینا غلط ہوا۔

(ه) اگر بہتاویل صحیح مان کی جائے تواس کا مطلب یہ ہوگا کہ جو بات (تسلیم توم) صدیث میں فد گورنیس ہے (کیوں کہ دہ امام کی تسلیم کے تابع ہے، وہی صحابی کی مراد ہے اور جو بھراحت فد کور ہے وہ سرے سے مرادی نہیں ہے۔ بیتوالیے ہی ہواجیے قادیانی کہتے ہیں کہ قرآن کی آیت (و مبشر اً بوسول یاتی من بعدی اسمہ احمد) (خوشخری دینے والا اپنے بعد آنے والے رسول کی جس کا نام احمد ہے) میں من بعدی اسمہ خلام احمد مراد ہے۔ یعنی اس بشارت ہے احمد (رسول اللہ اللہ اللہ اس بین بلک ان کے تابع اور مظلی نی مرز اغلام احمد مراد ہے۔

تنظير التاويل بالتاويل من بعض الوجوه لامن كلها فافهم.

### (تيسرى تاويل)

قسواسه (۲) یا ہوسکتا ہے کہ حضور جتنی در قوم کے سلام پھیر لینے کے انتظار میں رہاں مدت انتظار کوراوی نے تسلیم سے تعبیر کر لیا ہو۔

اقسول: تاویل نمبر(۱) کے جواب میں جوبا تمیں ہم نے ابھی پیش کی ہیں الفاظ کے تھوڑ کے سے تغیر کے ساتھ وہ با تمیں یہاں بھی جاری ہیں للہذا انہی جوابات کی روشنی میں یہ احتمال بھی باطل ہے۔ مزید برآں یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ اس تاویل کا مطلب یہ ہوا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی نماز میں مشغولیت ہی کو صحابی نے سلم سے تعبیر کیا ہے بالفاظ دیگر نماز پڑھنے یا ترک تسلیم کو تسلیم کہا ہے۔ بتا ہے ایہ لطیفہ نہیں تو اور کیا ہے ۔

# (چوتھی تاویل)

قوا (۳) زیر بحث روایت حالت امن کی نہیں بلکہ زمانہ جنگ میں خاص محاذ جنگ کی حوال کی نہیں بلکہ زمانہ جنگ میں خاص محاذ جنگ کی جہاراوی ہو محضور ہے۔ الیمی ہنگا می اور مخصوص حالت میں کیا بیقر بن تیا ہے ہواور چونکہ تمام مقتد ہوں نے کے سلام چھیرنے کے مشاہدہ میں تشابہ میں اس نے حضور کے سلام چھیرنے ہی کوامرواقعہ سلام پھیرنے ہی کوامرواقعہ سیجھ لیا ہو۔ یعقلاً اور عاد تا بالکل ممکن ہے۔

اقسول العنی حفرت ابو بحرہ اور حضرت جابر رضی الله عنهماان دونوں صحابیوں پر (جواس حدیث کے راوی ہیں) اس جنگ کی ہولناکیوں کا اسیا اثر پڑا کہ وہ بے چارے اور توسب با تیں اچھی طرح سمجھ بھی سکے یا دبھی رکھا اور ٹھیک ٹھیک بیان بھی کردیالیکن اس گھر اہٹ میں نماز کے صرف اسی حصہ کو سمجھنے میں ان سے تسامح یا تشابہ ہوگیا جو حنی غرب کے خلاف ہے ۔ بس رسول اللہ بھی کے سلام بھیرنے ہی کے معالمہ میں ان سے توک ہوگئی شرب کے خلاف ہے ۔ بس رسول اللہ بھی کے سلام بھیرنے ہی کے معالمہ میں ان سے توک ہوگئی "دیے عقل اور عاد تا بالکل ممکن ہے۔''

## (پانچویں تاویل)

قوله (۳) پھرہم مان لیتے ہیں کدراوی سے چوک نہیں ہوئی لیکن کیاریمکن نہیں ہے کہاں نے بیدخیال کر کے کہ سننے والے اس کا پورا مطلب خور سمجھ لیں گے۔ بنظر اختصار سلام قوم کوسلم سے تعبیر کرلیا ہو۔

اقسول: کیاعجب ہے کہاگر ہی بھی خیال کرلیا ہوجوخو دنہ بھی سکیس گےان کو حنی علاء توسمجھا ہی دیں گے۔ بالخصوص جناب انورشاہ صاحب ( کیوں کہ بیدتا دیلیں ان ہی کے د ماغ کی اختراع ہیں )۔

ظاہر ہے کہ خفی نکتہ وروں کے مجھائے بغیریہ 'نکتہ' سمجھ لینا آسان نہیں ہے کہ سلّم رسول اللہ سلّم القوم کامخترے۔

## (چھٹی تاویل)

قوله : (۵) ابوبکرالجصاص کے ہیں۔ چلیے مان لیاحضور سلی اللہ علیہ وہلم نے دور کعت پر سلام پھیرالیکن کیا ہی کہ بیاس دور کا واقعہ ہو جب ایک دن میں ایک ہی فریضہ دوم رتبہ اداکر نامنع نہ تھا اور حضور صلوق خوف نہ پڑھ رہے ہوں بلکہ نماز قصر کو حالت امن کی نماز ول کی طرح دوم رتبہ پڑھ دیا ہو۔

اقول ال صدیث کایمی جواب طحاوی نے بھی دیا ہے۔ و حملہ الطحاوی علی زمان کانت الفرائض فیہ تصلی مرتین (فیض الباری جلاس ص۱۰۳) (یعی طحاوی کا نے اس صدیث کواس دور کا واقعہ شار کیا ہے جب ایک بی دن ایک فریضہ کودومر تبہ ادا کرنا جائز تھا) یاد ہوگا کہ عثانی صاحب نے طحاوی کا یہی جواب واقعہ معاذ رضی اللہ عنہ کی بابت بھی نقل کیا تھا اور وہاں اس کا مفصل جواب ہم نے دے دیا ہے اور بتایا ہے کہ بیدوی فل قطعا غلط ہے کہ بھی فرائض کا ایک بی دن میں دومر تبہ پڑھنا ہے کہ بیروی فطعا غلط ہے کہ بھی فرائض کا ایک بی دن میں دومر تبہ پڑھنا بھی مباح رہا ہو۔

دوسری بات قابل غوریہ ہے کہ داقعہ معاذرضی اللہ عنہ غزوہ احد سے پہلے کا ہے کیوں

کہ جس صحابی رضی اللہ عنہ نے آنخصرت سلی اللہ علیہ دسلم کے سامنے حضرت معاذرضی

اللہ عنہ کی شکایت کی تھی وہ غزوہ احد میں شہید ہو گئے اور غزوہ ذات الرقاع اصحاب سیر کے

نزدیک ۵ ھکا اور امام بخاری کے نزدیک غزوہ خیبر ۷ ھے بعد کا واقعہ ہے۔ بینی واقعہ معاذ
رضی اللہ عنہ کے بعد کا۔ یو اب سوال یہ ہے کہ جب آنخصرت کھی نے معاذرضی اللہ عنہ

ہی کو اس طرح نماز پڑھنے ہے منع فرمادیا تھا تو اس کے بعد پھرخود کیے پڑھی؟

ہی کواس طرح نماز پڑھنے ہے منع فرمادیا تھا تو اس کے بعد پھرخود کیے پڑھی؟

ہی کواس طرح نماز پڑھنے ہے منع فرمادیا تھا تو اس کے بعد پھرخود کیے پڑھی؟

عثانی صاحب پر یہ بھی تعجب ہے کہ انھوں نے اس تاویل کو یہاں کیسے ذکر کیا ہے اس لیے کہ اس تاویل کا منشا تو یہ ہے کہ آنحضور کھی مقیم نہیں بلکہ مسافر تھے اور عثانی صاحب نے اپنے زعم میں آنحضور صلی اللہ علیہ وسلم کو قیم ثابت کیا ہے۔

### (ساتویں تاویل)

قولہ (۲) میں کہتا ہوں کہ چلیئے اس ساری بحث کوجانے دیجے۔ مانا کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم میں کہتا ہوں کہ چلیئے اس ساری بحث کوجانے دیجے۔ مانا کہ حضور وسلم نے سلام پھیرا کہا ہے کہ سلام کا مقصود خاتمہ نمازنہ ہو بلکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس بات کی نشاندہ ہی کی ہو کہ اب مقتدیوں کوفوراً دشمن کے بالقابل پہنچ کر جماعت ٹانی کوبھیجنا جا ہے۔

اقسول عثانی صاحب اپن اس تاویل میں پھرای بات کی طرف پلٹ پڑے کہ آنحضور صلی الشعلیہ وسلم ذات الرقاع میں مسافر ہیں تھے۔ کیوں کہ ان کے خیال میں رکعتیں تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے چار ہی پڑھیں ، پچ میں جوسلام پھیرا تھا وہ نماز کے خاتمہ کے لیے نہ تھا بلکہ مقتدیوں کی اطلاع کے لیے کہ جلدی محاذ جنگ پر واپس جا کر دوسری جماعت کو سیجیں۔

روس کے لیے دلائل سمعید کی عثانی صاحب ایر گفتگو مسائل شرعید میں ہوری ہاں کے لیے دلائل سمعید کی عثر ورت ہے۔ نری عبارت آ رائی اور مجردامکان عقلی ہے کوئی تھم شری ثابت نہیں ہوسکا۔ شریعت میں اس کی کوئی دلیل نہیں مل سکتی کہ دو رکعتوں کے بعدسلام پھیرا جائے اوراس کے باوجود نماز کا خاتمہ نہ ہو۔ حدیث میں تو یہی فر مایا گیا ہے۔ تسعسر یسمی التسکیس و

تحلیلها التسلیم و یخی نماز کا افتتاح عبیرے و گااور خاتم تسلیم ہے۔ حضرت عبداللہ بن مسعود رضی اللہ عنفر ماتے ہیں: ان فیصل الصلوة التسلیم (احوجه الطبرانی فی الکبیر کلا فی النبل) یعنی نمازے جدا کرنے وال چیز تسلیم ہے۔۔۔اس لیے سیجھنا کہ سلام پھیرد ہے نے بعد بھی حضور صلی اللہ علیہ و سلم نمازی میں تھے۔ یقیناً بدلیل اور باطل مفروضہ ہے۔ اس لیے آج تک کی حفی عالم نے اس حدیث کے جواب میں یہ اور باطل مفروضہ ہے۔ اس لیے آج تک کی حفی عالم نے اس حدیث کے جواب میں یہ احتال پیدائیس کیا۔ صلاق آلخوف میں مقتدیوں کو اتمام صلوق ہے پہلے (مشین کی الصلوق العال میں اللہ کہتے ہیں: یہ جوز المشی فی الصلوق العال سے المحلوق ماشیا.

## علامه کاشمیری کی تاویل

ان سبتا ویلات و توجیهات کے بعد عثانی صاحب نے مولانا انورشاہ مرحوم کی ایک خاص توجیہ کا ذکر کیا ہے جوفیض الباری (ج عص ۲۳۷) سے ماخو ذہے حالانکہ یہ توجیہ عثانی صاحب کی تحقیق کے لحاظ سے قابل ذکر نہ تھی کیوں کہ عثانی صاحب کے زد یک تو آنم تحضور مقلم مقیم سے اور شاہ صاحب نے جو توجیہ پیش کی ہے وہ اس بنیاد پر قائم ہے کہ آنم خصور مسافر سے ۔ بہر حال شاہ صاحب کی توجیہ یہ ہے کہ:

''ہوسکتا ہے حضورصلی اللہ علیہ وسلم نے ذات الرقاع میں اس صورت سے نماز پڑھائی ہوکہ پہلی جماعت کوایک رکعت پڑھا کر حضور صلی اللہ علیہ وسلم کھڑے رہے ہوں اور جماعت نے اپنی دوسری رکعت پوری کی ہو، اسی طرح دوسری جماعت کوایک رکعت پڑھا کر اتن دیر تھبرے رہے ہوں جتنی دیر میں اس نے اپنی ہاتی ایک رکعت اداکی ہو، پس اس طرح چونکہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم عملاً اتنی دیر نماز کے اندر رہے جتنی دیر میں دونوں جماعتوں نے چار

<sup>•</sup> به حدیث صحیح ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھیے نصب الرابیة (جام ۴۰۷)، النجیم الحبیر (جام ۲۱۲)، النجیم الحبیر (جام ۲۱۲)، ارداء الغلیل (۲۲م ۸۰۷)۔

و دیکھیے''الیج الکیز'للطمر انی (ج 9ص 9، ۳)۔علامہ بیٹی ؓ نے اس کے رجال کو ثقتہ کہا ہے۔ مجمع الزوائد (ج ۲ ص ۱۲۷)

رکعات پڑھیں تو راوی نے صلوٰ ق حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے مجموعی وقت کو چار رکعت سے تعبیر کرلیا ہو۔

اقول : غالبًا یہی وہ تاویل ہے جس کی تخبائش نکا لئے کے لیے عثمانی صاحب نے ہماری پیش کر وہ عدیث کر جمہ میں لفظ '' کویا'' کا اضافہ کر دیا ہے اس تاویل میں بھی تاویل منبر(۱) اور تاویل نمبر(۲) کی طرح کلام کے معنی حقیق کوکی استحالہ اور تعذر کے بغیر چھوڑ کر معنی مجازی مرادلیا گیا ہے۔ اس لیے جو جوابات (از الف تاہ) وہاں دیے گئے ہیں تقریر جواب کی تھوڑی ت بدیلی کے ساتھ وہ ہی سب جوابات یہاں بھی جاری ہیں۔ اہل علم زیر بحث صدیث کے الفاظ (فصلی د کھتین تم سلم فصلی بھی درکھتیں تم سلم فصلی بھی ورکھتیں تم سلم فکانت لرسول اللہ بھی اربعاً و لا صحابه د کھتین دربارہ دورکھتیں پڑھیں پھرسلام پھیردیا۔ پھر دوبارہ دورکھتیں پڑھیں پھرسلام پھیردیا۔ پھر دوبارہ دورکھتیں دوسری جماعت کو پڑھا کیں پھرسلام پھیرا۔ پس اس طرح آپ صلی دوبارہ دورکھتیں دوسری جماعت کو پڑھا کیں پھرسلام پھیرا۔ پس اس طرح آپ صلی دوبارہ دورکھتیں دوسری جماعت کو پڑھا کیں پھرسلام پھیرا۔ پس اس طرح آپ صلی دونوں کو سامنے رکھ کر اچھی طرح سمجھ سکتے ہیں۔ لہذا اب ان با توں کو پھر یہاں دوبارہ دورات نہیں ہے۔

ہاں مزید گزارش ہے کہ کہ ان رضی اللہ عنہ نے جہاں بیتایا ہے کہ رسول اللہ وہ کہ کہ اور کعتیں ہوئی تھیں: ''و ہیں اس کی صورت بھی بتادی ہے کہ فصلی د کعتین ہم سلم ... فصلے د کعتین ہم سلم یعنی دومر تبدا لگ الگ دودور کعتیں پر حس ۔۔۔ لیک مولانا انور شاہ صاحب کے زودیک بیسب مجاز ہے۔ ایک رکعت کو دواور دو کو چار کہد دیا ہے۔۔ سوال یہ ہے کہ ''دو'' بول کر''ایک'' مراد لیا جائے اور'' چار'' بول کر''دو'' مراد لیا جائے اور'' چار'' بول کر''دو' مراد لیا جائے اور'' جاری کہ استعارہ ہیں یا مجاز مرسل میں؟ اگر پہلی شق ہے؟ اور یہ کھواس کی چارت میں داخل ہیں۔استعارہ ہیں یا مجاز مرسل میں؟ اگر پہلی شق ہے تو پھراس کی چارت موں ( کنایہ جمیمیل ،تصریح ، ترشیح ) میں سے مرسل میں؟ اگر پہلی شق ہے تو پھراس کی چارت موں اس کا جات کے چوہیں علاقوں میں سے بہاں کون کی محتق ہے اور اگر دوسری شق ہے تو علامات مجاز کے چوہیں علاقوں میں سے یہاں کون کی محتقق ہے اور اگر دوسری شق ہے تو علامات مجاز کے چوہیں علاقوں میں سے دیاں کون کی محتقق ہے اور اگر دوسری شق ہے تو علامات مجاز کے چوہیں علاقوں میں سے دیاں کون کی محتقق ہے اور اگر دوسری شق ہے تو علامات مجاز کے چوہیں علاقوں میں سے دیاں کون کی محتقق ہے اور اگر دوسری شق

يهال كونساعلاقه بإياجا تابع؟

امید ہے کہ عثانی صاحب اس عقدہ کو طی فرمائیں گے (کیونکہ شاہ صاحب تو اب اس دنیا ہے رحلت کر چکے ہیں) دوسری عرض ہے کہ 'اربع رکعات' میں 'اربع' ایک خاص عدد ہا اورائل منطق کے نظریہ کے مطابق بیچار وحدات یا آ حاد منفر دہ متمایزہ کا مجموعہ ہاں کا مصداق بھی وہی معدود ہوسکتا ہے جو چار آ حاد منفر دہ متمایزہ پر مشتمل ہو اور شاہ صاحب کی تاویل اس قاعدہ کے خلاف ہے کیوں کہ ان کے قول کے مطابق دو ہی آ حاد منفر دہ متمایزہ کے معدود کو چار کہا گیا ہے۔و ھو باطل عند اھل المعقول۔

مولانا انورشاہ صاحب نے اپنی اس تاویل کے ثبوت میں بخاری کی ایک حدیث کا حوالہ دیا ہے جو صالح بن خوات سے (جلد ۲ ص ۵۹۲ میں مروی ہے اور اس میں صلوٰ قا الخوف کی اس کیفیت کا ذکر ہے جس کا احتمال شاہ صاحب نے ہماری پیش کردہ حدیث میں پیدا کیا ہے۔ بید واقعہ بھی ذات الرقاع کا ہے۔ اس لیے ان دونوں روایتوں کو انھوں نے بیدا کیا ہے۔ بید واقعہ کا بیان قرار دے دیا ہے۔

حالانکدان کا بیزعم بچند وجوہ باطل ہے۔اولاً بیرکہ صالح بن خوات کی روایت میں اس کا کوئی ذکر نہیں ہے کہ تخصور صلی الشعلیہ وسلم کی بینماز رباعی تقی یا غیر رباعی اور ہم نے ۔ اپنے استدلال میں ابو بکر ۃ رضی اللہ عنہ اور جا بررضی اللہ عنہ کی جس روایت کو پیش کیا ہے اس میں تصریح ہے کہ وہ ظہر کی نماز تھی۔

ٹانیا میں کہ صالح بن خوات کی روایت میں آنحضور صلی الشعلیہ وسلم اور صحابہ رضی اللہ عنہم دونوں کی نمازوں کے متعلق وضاحت ہے کہ صرف دو دو رکعتیں تھیں۔ اس کے برخلاف ہماری پیش کر دہ روایت میں دونوں کوالگ الگ کر کے صاف صاف بتا دیا ہے کہ رسول اللہ بھی کی چارر کعتیں ہوئی تھیں اور صحابہ کی دودو۔

ٹاڭ: صالح بن خوات كى روايت ميں دو ہى ركعت پڑھنے اور اس كے بعد سلام پھيرنے كاذكر ہے۔ بخلاف اس حديث كے جوہم نے پیش كى ہے۔اس ميں صراحة الگ الگ دودورکعتوں کے بعد دومرتبہ سلام پھیرنے کا ذکرہے۔

ان قرائن سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ دونوں رواغوں میں دوالگ الگ واقعات کا ذکر ہے۔ مقام ایک ہونے سے میدلازم نہیں آتا کہ میدودنوں واقعات بھی ایک ہوں۔ چنانچیا بوبکر الجصاص کھتے ہیں:

و یشبه ان یکون قد صلی فی بعض هذه المواضع عدة صلوات لان فی بعض حدیث جابر الذی یقول فیه عن النبی صلی بکل طائفة رکعتین ذکر انه کان بذات الرقاع و فی حدیث صالح بن خوات ایضاً انه صلاها بذات الرقاع و هما مختلفان کل واحد منهما ذکر فیه من صفة صلوته خلاف صفة الاخوری و کذالک حدیث ابی عیاش الزرقی ذکر انه صلاها بعسفان و ذکر ابن عباس ایضا انه صلاها بعسفان فروی تارة بعسفان و ذکر ابن عباس ایضا انه صلاها بعسفان فروی تارة تدل علی ان النبی شی قد صلی هذه الآثار علی ان النبی اختلافها علی احتیاطاً فی الوقت من کید العدو و ما هو اقرب الی الحذر والتحرز علی ما امر الله تعالی به من اخذ الحذر فی قوله ﴿و لیاخذواحذرهم و اسلحتهم ﴾ الآیة راحکام القرآن ص ۱۳۱۹ ج۲)

اشبہ بالصواب بات بہے کہ رسول اللہ بھٹے نے ان بعض مقامات میں متعدد نمازیں پرھی تھیں۔ اس لیے کہ جابر رضی اللہ عنہ کی جن بعض روا تھوں میں بہے کہ آن مخصور وہ اللہ عنہ کی جن بعض روا تھوں میں بہے کہ آن مخصور وہ اللہ علیہ کے ہم طاکھ کو دو دور کعتیں پڑھائی تھیں۔ ان میں بہی ہے کہ آن مخصور صلی اللہ علیہ وکلم نے بینماز وایت میں بھی ہے کہ آن مخصور صلی اللہ علیہ وکلم نے بینماز وایت الرقاع میں پڑھائی تھی۔ حالانکہ دونوں نمازوں کی کیفیتوں میں اختلاف ہے۔ اس طرح ابوعیا ش زرتی کی ایک حدیث میں نمازی جس کیفیت کا ذکر ہے اس میں بہے کہ اس

کوآپ سلی الله علیه وسلم نے عسفان میں پڑھا تھا۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ کا بھی بیان ہے کہ آ خصور صلی اللہ علیہ وسلم نے عسفان میں نماز پڑھائی تھی لیکن اس کی کیفیت بھی وہ ابوعیاش کی روایت کے موافق بیان کرتے ہیں اور بھی اس کے خلاف ان حدیثوں کا یہ باہمی اختلاف اس بات کی دلیل ہے کہ نبی کھنے نہ بیسب نمازیں انہی مختلف صور توں کے ساتھ ادا فرمائی ہیں۔ جس موقعہ پر جس صورت کو دشمن کی تدبیر اور کیدو کر ہے بچاؤ کے لیے ساتھ ادا فرمائی ہیں۔ جس موقعہ پر جس صورت کو دشمن کی تدبیر اور کیدو کر سے بچاؤ کے لیے نیادہ مناسب سمجھ اس کو اختیار فرمایا، جسیا کہ اللہ تعالی کا تھم ہے ﴿ ولیا حداد والعدوم واسلم تھم کھا لآیہ ق

دیکھیے! بصاص نے حضرت جابر رضی اللہ عنہ اور حضرت صالح" بن خوات دونوں کی روایتوں کو دومختلف نمازوں کی کیفیات پرمحمول کیا ہے اور ای کو اشبہ بالصواب بتایا ہے حالانکہ رہے تسلیم ہے کہ بید دونوں ذات الرقاع ہی کے واقعات ہیں۔

تنبیہ عثانی صاحب نے مولاناانورشاہ "کی اس توجیکو جس سلسلہ بیان میں ذکر
کیا ہے وہ بالکل اس توجیہ کے مخالف اور معارض ہے کیونکہ عثانی صاحب امام اور مقتدی
دونوں کے لیے حقیقاً چار چارر کعتوں کے پڑھنے کا ثبوت دینا چاہتے ہیں اور شاہ صاحب کا
منتا یہ ہے کہ دونوں نے صرف دو دور کعتیں پڑھی تھیں ۔ جن روایتوں میں امام کے لیے چار
منتا یہ ہے کہ دونوں نے صرف دو دور کعتیں پڑھی تھیں ۔ جن روایتوں میں امام کے لیے چار
پڑھنے کا ذکر ہے وہ مجاز آ ہے تو اب ہم عثانی صاحب سے پوچھنا چاہتے ہیں کہ آخر انھوں
نے شاہ صاحب کی اس توجیہ کو اپنے اس سلسلہ بیان کے ساتھ کس مناسبت اور کس مقصد
ہے جوڑا ہے؟

# عثانی صاحب کے دوآ خری سوال

اس بحث کے آخر میں عثانی صاحب نے اپنے خیال میں دو بڑے اہم سوال اٹھائے ہیں۔ان سوالوں کی بابت وہ لکھتے ہیں کہ'ان کا کوئی جواب مجھے کہیں نہیں ملا۔۔۔ خاکسار کو ان ہی نے اپنی ذرہ نوازی ہے خصوصیت کے ساتھ ان سوالوں کے جواب دینے کا حکم فرمایا ہے۔اپنے قصور علم کا پوری طرح احساس رکھنے کے باوجو دھیل ارشاد کی کوشش کررہا ہوں۔ آگے معاملہ حق سجانہ و تعالیٰ کے ہاتھ میں ہے:

بيده القلب يقلب كيف يشاء.

عثانی صاحب کا پہلاسوال میہ

" صلوة خوف" ایک ایسی نماز ہے جوائی تفصیلی ہیت کے اعتبار سے دوسری تمام نماز دوں ہے جداگا نہ ہے ،اس میں نہ صرف بید کہ مشی (چلنا) جائز ہے بلکہ فرض رکعات کی تقسیم بھی ضروری ہے اور نہ صرف بتھیار بند ہونا جائز ہے بلکہ بچاؤ کی پوزیش اور آلات مدافعت (مثلاً خود، ذرہ ، بکتر وغیرہ) کالحاظ بھی ضروری ہے ۔ تب کیا حالت جنگ بلکہ محاف جنگ اور میدان مقاتلہ کی ایک مخصوص اور منفر دنماز سے حالت امن اور حیات منزلی کی جنگ اور میدان مقاتلہ کی ایک مخصوص اور منفر دنماز سے حالت امن اور حیات منزلی کی نمازوں کے سائل کا استنباط اور قیاس معقول کہا جا سکتا ہے؟ میں مولا نا رحمانی اور دیگر علی ہے شوافع سے پوچھتا ہوں کہ وہ بنگا کی وجنگی قوانین سے غیر بنگا کی و دوا می قوانین کے لیے نظیر لانے کو کس دلیل سے درست سمجھتے ہیں جب کہ بدلیة سے بات علم وعقل کے خلاف ہے؟

عثانی صاحب! سب سے پہلے تو آپ جھے بیر بتا ئیں کہ صدیث زیر بحث سے بید مئلہ ثابت ہوتا ہے یانہیں کہ متعفل کے پیچے مفترض کی نماز جائز ہے؟ اگرنہیں ثابت ہوتا تب تو اس موقع پرآپ کا بیسوال اٹھانا ہی غلط ہے اور اگر ثابت ہوتا ہے تو اس کی دوہی صور تیں ہو سکتی ہیں۔

- (۱) یا توبید سئلهاس واقعہ ہے اس حیثیت سے ثابت ہوتا ہے کے صلوٰ ق خوف کی مخصوص اور امتیازی کیفیات میں سے ایک کیفیت میرسی ہے اور اسلامی جنگ کے ہنگا می اور وقتی قوانین میں سے ایک قانون میرسی ہے۔
- (۲) یااس حیثیت سے ثابت ہوتا ہے کہ عام نمازوں کی من جملہ کیفیات کے ایک کیفیت ریجھی ہے کوئی ہنگامی اور وقتی قانون نہیں ہے جوخوف اور جنگ کی حالت کے ساتھ مخصوص ہو۔

اگریہلی صورت ہے تب تو بے شک حالت امن کی نمازوں کے لیے پینظیر نہیں بن مکتی

اورعام نمازول کااس پر قیاس کرنا درست نه ہوگا۔

لیکن اگردوسری صورت ہے تب تو امن اور خوف ، منگا می اور غیر منگا می ہر حالت میں اس کیفیت کے ساتھ دنمازیڑھنے کا جواز ثابت ہو جائے گا۔

ابربااس بات کا فیصلہ کہ یباں ان دونوں صورتوں میں سے کون می صورت مخقق بہتواں کے لیے آپ فقہ خفی کی طرف رجوع کریں۔ کیونکہ گفتگوخفی فد جب ہی ہے ہے آپ فقہ خفی کی روسے شدید سے شدید ترجنگی و ہنگا می حالات میں بھی اس کیفیت کے ساتھ نماز پڑھنا جا بُرنہیں ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ نماز کی بید کیفیت خفی فد جب میں ہنگا می اور جنگی قوا نین میں سے نہیں ہواور نہ وہ اس کونماز خوف کی کیفیت خفی فد جب میں ہنگا می اور جنگی قوا نین میں سے نہیں ہوگیا کہ یبال دوسری ہی صورت محقق مخصوص کیفیات میں شار کرتا ہے۔ البذا اب متعین ہوگیا کہ یبال دوسری ہی صورت محقق ۔ ہا اور جب بیصورت ہے تو کون صاحب علم وبصیرت یہ کہ سکتا ہے کہ بیوا قعہ حالت امن کی نماز وں کے مسائل کا اس سے استفاط وقاس غیر محقول ہے؟

عثانی صاحب ! آخر آپ کواس قدراچنجا کیوں ہے؟ کیا محاذ جنگ اور میدان مقاتلہ کی اس نماز میں اور عام نمازوں میں کسی مسئلہ میں بھی اشتراک اور تماثل نہیں ہے؟ بس اختلاف ہی اختلاف اور جدائی ہے؟ اگر کچھ مسائل میں اشتراک وتماثل بھی ہے۔۔۔۔اوریقیناً ہے۔۔۔۔تو پھراس مسئلہ کو بھی انھیں مسائل میں شار کر لینے میں کیااستحالہ و استبعاد ہے؟

۔ اگریہ خیال ہو کہ دوسرے مسائل کے لیے تو دوسرے دلائل موجود میں تو الحمد للہ اس مسئلہ کے لیے بھی دوسرے بہت ہے دلائل واضحہ موجود ہیں۔

اوراگرعام علی ، حنفیہ کے خلاف آپ ذاتی طور پریمی رائے رکھتے ہیں کہ اس حدیث سے صرف نماز خوف میں اقتداء مفترض خلف المتنفل کا جواز ثابت ہوتا ہے تو چلیئے اتنا ہی مان لیجے ۔ مجھے بھی اپنے استدلال پر اصرار نہیں ہے۔ اس طرح ہمارا اور آپ کا آ دھا

اختلاف توختم ہوجائے گا۔اس کے بعدان شاءاللہ

ُ اورکھل جائیں گے دو جار ملاقاتوں میں۔ عثانی صاحب کا دوسراسوال '

اس کے بعد عنانی صاحب نے اپنادوسراسوال پیش کیا ہے، لکھتے ہیں۔

" قرآن کی جوآیت میں نے صدر میں نقل کی لیعنی ﴿ واڈا کست فیھم فاقمت الھے مالے صلوۃ ﴿ وَالْسَاءِ ١٠٢) ہواس عَلَم کے لیے نص صرح ہے کے صلوۃ خوف میں ہر جماعت کوامام کے بیجھے اپنی آدھی نماز پڑھنی چاہیے نہ کہ پوری، ذرا سابھی ابہام اس علم میں نہیں ہے۔ اور کسی کے لیے جائز نہیں کہ اس کے خلاف کے۔۔۔اب شوافع جس واقعہ سے استدلال کرتے ہیں اس کا واضح مطلب سے ہے کہ ہر دو جماعت نے اپنی پوری پوری ورض نماز یعنی دو دور کعتیں حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی اقتداء میں پڑھ لیں اور قرآن کے علم صرح کی خلاف ورزی کی۔۔۔قطعاً ظاہر ہے کہ جس روایت سے قرآن کے علم صرح کی خلاف ورزی کی۔۔۔قطعاً ظاہر ہے کہ جس روایت سے قرآن کے علم صرح کی خلاف ورزی کی۔۔۔قطعاً ظاہر ہے کہ جس روایت سے قرآن کے علم صرح کی خلاف ورزی کی۔۔۔قطعاً خاہر ہے کہ جس روایت سے قرآن کے خلاف واقع ہو رہے ترد ید لازم آئے یا تواسے ترک کیا جائے گایا اس کے ایسے معنی لیے جا میں گے جوقرآن کی خلاف واقع ہو رہے میں۔ جب کہ احتاف کے بیان کردہ مختلف معانی قرآن کی تردید نہیں کرتے۔ کرم ہوگا اگر میں۔ جب کہ احتاف کے بیان کردہ مختلف معانی قرآن کی تردید نہیں کرتے۔ کرم ہوگا اگر میں۔ جب کہ احتاف کی ورفع فر مانے کی زحمت گوارا کریں گے۔

عثانی صاحب کا مطلب ظاہر ہے کہ قرآن کی اس آیت اور حدیث زیر بحث میں موافقت کی صورت میں ہے کہ حدیث کے الفاظ کے جومختلف معانی علمائے احناف نے بیان کیے ہیں ان بی کومجے قرار دیا جائے۔ یعنی سے مان لیا جائے کہ سسلسم (رسول اللہ ﷺ)۔۔۔ کے معنی سے ہیں کہ قوم نے سلام پھیرا۔

یان سب سے بڑھ کرید کہ سلم ... کے معنی میں کہ نماز کے اندر ہی مقتدیوں

ہے کہا کہتم جا وَاور دوسری جماعت کو بھیج دو۔

یسب الفاظ حدیث کے ''معانی ہیں'' تا ویلیں نہیں ہیں۔ اگر ان معانی کوچھوڑ کروہ معانی مراد لیے جائیں جو ظاہر الفاظ کے مدلول ہیں جن کوشوافع اور اہل حدیث مان رہے ہیں تو قرآن کے حکم صرح کی تر دبید لازم آئے گی۔ کیونکہ قرآن نے حکم دیا ہے کہ صلاق خوف میں نماز فرض کودو حصوں ہیں تقتیم کر دو۔ لہذار کھات فرض کی تقتیم ضروری ہے۔ بغیر تقتیم کے پوری نماز امام کی اقتداء میں پڑھ لینا بالکل ناجائز ہے اور قرآن کے حکم صرح کی کا فقت ہے۔

کاش!۔۔۔عثانی صاحب نے ''قرآن نہی'' کی بابت بیاد عائی شان اختیار کرنے سے پہلے کم از کم فقہ خفی کا تو ذرا گہری نظر سے مطالعہ فر مالیا ہوتا؟۔۔۔ہم اس موقعہ پرفقہ خفی کی متنداور بلند پایہ کتابوں کی کچھ عبارتیں پیش کرنا چاہتے ہیں۔ تا کہ وہ غور فر ما کیں کہ قرآن تھیم کی اس آبیت کا جومطلب انھوں نے سمجھا ہے وہ کہاں تک صحیح ہے اور جس بنیا د پر وہ شوافع یا اہل حدیث کو قرآن کے حکم صریح کی مخالفت کا الزام لگار ہے ہیں خود وہ بنیا د بھی اپنی جگہ پر قائم ہے یا نہیں؟

واعملم ان صلوة النحوف على الصفة المذكورة انما تلزم اذا تنازع القوم فى الصلوة خلف الامام اما اذا لم يتنازعوا فالأفضل ان يصلى باحدى الطائفة الاخرى امام آخر تمامها انتهى الطائفة الاخرى امام آخر تمامها انتهى الطائفة الاخرى امام آخر تمامها انتهى (فتح القدير شرح هداية طبع مصرج اص اسم) (الربات كواچى طرح جان لوكة آن مجيدين فذكوره صورت كمطابق صلاة الخوف صرف الرصورت يم لازم جه جب سب لوگ ايك بى امام كے بيجهے نماز پڑھنے كے خواہش مند ہوں ۔ ان كے درميان تنازع كى صورت پيدا ہو چى ہواوراگرائي صورت نہ ہوتو پيرافضل صورت يہ ہے كہ جرجماعت اپنى پورى پورى نماز الگ الماموں كے بيجهے پڑھے )۔

وهذا ان تنازعوا في الصلوة خلف واحد وإلا فالأفضل ان يصلي بكل

اس کی شرح شامی میں ہے: قوله (وهذا) ای ما ذکر من الصلوة علی هذا الوجه انما یحتاج الیه لو لم یویدوا الا اماما واحدا و کذا لو کان الوقت قد ضاق عن صلوة امامین کما فی الجوهرة (قوله فالأفضل) ای فیصلی الامام بطائفة و یسلمون و یذهبون الی جهة العدو شم تأتی الطائفة الاخوی فیامو رجلا لیصلی بهم انتهای (شامی ج ۲ ص ۸۵) (نماز کی بیصورت افتیار کرنا تب ضروری ہے جب سبلوگ ایک بی امام کے پیچی نماز پڑھنا کی بیریا دود فعظیجدہ علیجہ و نماز پڑھنا کے دبوجیا کرنا گوہرة ''میں ہے۔ ورند افضل بیرے کہ امام مقرر ایک جماعت کونماز پڑھائے ، پھر سب سلام پھیر کردشن کے سامنے چلے جائیں ، پھر امام مقرر ورمری جماعت کونماز پڑھائے ، پھر سب سلام پھیر کردشن کے سامنے چلے جائیں ، پھر امام مقرر ورمری جماعت کونماز پڑھائے کے لیے سی دوسرے آ دمی کومقرر کردے اور وہ ان کو نماز بڑھا دے )

ویکھیئے اکا برعاماء احتاف بیلکھ رہے ہیں کہ''صلوۃ خوف'' کی رکعات کو دوحصوں میں تقسیم کر کے پڑھنا صرف اس حالت میں ضروری ہے جب کہ محاذ جنگ پر حاضر رہنے والے مسلمانوں کی ہر جماعت کسی ایک ہی امام کے پیچھے پڑھنے کی خواہش مند ہواور اس بارے میں ان میں نزاع پیدا ہوگئی ہو۔۔۔اگر ایسی صورت نہ ہوتو نہ صرف بیا کہ جائز ہی ہے بلکہ افضل ہے کہ ہر جماعت اپنی پوری پوری نماز الگ الگ اماموں کے پیچھے پڑھے۔ایسی حالت میں رکعات کی تقسیم ضروری نہیں ہے۔

فرمایے عثانی صاحب اعلائے احناف کے اس فتویٰ سے قرآن کے حکم صریح کی تردیدلازم آتی ہے یانہیں؟ اوران کی بیرائے قرآن کے خلاف ہے یانہیں؟ چیست یاران طریقت بعدازاں تدبیر ما؟

جب خودا کابر علائے احناف کے بیان سے ثابت ہوگیا کہ نمازخوف کی رکعات کودو حصول میں تقسیم کر کے پڑھنا ضروری نہیں ہے بلکہ پوری نماز امام کے پیچھے پڑھ لینا بھی جائز ہے۔ تقسیم رکعات کا حکم بعض خاص حالات اور مخصوص صورتوں میں ہےتو آپ سے آپ ثابت ہوگیا کہ حدیث زیر بحث کے جومعنی شوافع اور اہل حدیث نے بلاکسی تاویل و توجید کے مراد لیے ہیں وہ بالکل صحیح ہیں۔ اس معنی کی روسے نہ قرآن کے حکم صرت کی تردید اور خالفت لازم آتی ہے اور نہ احناف کی طرح حدیث ہی کی الیمی بعید تاویلیں کرنی پڑتی ہیں جوعلم وعنل اور عرف ومحاورہ سب کے خلاف ہیں۔

حدیث زیر بحث اور قرآن میں جو بظاہر مخالفت نظرآ رہی ہے اس کے دور کرنے کی سب سے بہتر صورت وہ ہے جوابو بحر بصاص نے حدیثوں کا اختلاف دور کرنے کے لیے اختیار کی ہے۔ یعنی بید کہا جائے کہذات الرقاع میں چونکہ رسول اللہ ﷺ نے مختلف نمازیں ادافر ما کمیں تھیں۔ اس لیے بعض نمازوں کوتقسیم رکعات کے ساتھ ادافر مایا جیسا کہ قرآن میں اور صالح بن خوات کی روایت میں ہے اور بعض نمازوں کو بغیر تقسیم کے بڑھایا جیسا کہ حدیث زیر بحث میں ہے۔ اس طرح بغیر کسی تکلف کے تمام دلائل شرعیہ تھے۔ میں تو افتی و تطابق ہوجاتا ہے۔

بقول ابن سعد چونکہ غزوہ ذات الرقاع ہی وہ پہلاغزوہ ہے جس میں صلوٰ ۃ الخوف کا حکم نازل ہوا۔ اس لیے بہت ممکن ہے کہ قر آن کے ظاہرالفاظ ہے تقسیم رکعات کے ضروری ہونے کا جو وہم پیدا ہوتا ہے اس وہم کو دور فرمانے ہی کے لیے معلم الکتاب والحکمۃ صاحب وحی جلی وخفی ہے نے نزول حکم ہی کے موقع پر بعض نمازیں بغیر تقسیم رکعات کے بھی پڑھا دی ہوں تا کہ عملاً صحابہ کو قر آن کی اس آیت کی تغییر سمجھا دیں کتقسیم ضروری نہیں ہے۔ پوری نمازامام کے پیچھے پڑھ لین بھی جائز ہے۔

ہماری ان معروضات پرعثانی صاحب اگرمسلکی جمود وعصبیت ہے بالاتر ہو کرمحض دلائل کی روثنی میں غور کریں گے تو ہمیں امید ہے کہان شاءاللہ ان کی تمام الجھنیں دور ہو جا کیں گی۔ اب اس مسئلہ کے متعلق عثانی صاحب کی تمام بحثیں ختم ہوگئیں۔ قار کین نے د کھے لیا کہ ہماری دوسری دلیل کے جواب میں بھی عثانی صاحب بجز تاویلات رکیکہ ،
اختالات فاسدہ اور قیاسات باطلہ کے اور پھے نہیں کرسکے۔اس واسطے مولا ناانورشاہ تک
نے کہد یا۔ عبجہ و السحنہ فیہ عن جو ابھا الا الطحاوی (العرف الشذی ص
د کا محدود شاہ کے سواتمام حفی علاء اس صدیث کے جواب سے عاجز ہیں۔لیکن طحادی اللہ خود شاہ صاحب کے جواب کی حقیقت بھی اچھی طرح واضح ہو چکی ہے۔ اس لیے الشخانی کی بات وہی ہے جو ملاعلی قاری نے کہی ہے کہ خفی ند ہب کے مطابق اس صدیث کا جواب دینا بہت مشکل ہے۔ و علی قو اعد مذھبنا مشکل جدا۔

رفت الملهم ج ۲ ص ۳۸۳) جبخود جناب رسول الله ﷺ کیمل سے اقتداء مفترض خلف المتنفل کا جواز ثابت ہوگیا تواب کی فقیہ کی رائے اس کے مقابلہ میں کیاوزن رکھتی ہے۔خواہوہ اپنی جگہ کیسا ہی کبیراور بطل جلیل ہو۔

﴿ فـلا و ربک لا يـؤمنـون حتى يحكموک فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في انفسهم حرجا مما قضيت و يسلموا تسليم،

TRUEMASLAK @INBOX. COM

اس کی آتاع کرد جوتمهاری طرف تمهارے دب کی طرف سے نازل شدہ ہے۔ اور اس کو چھوڑ کر۔
 دوسرے دفیقوں کی اتباع مت کرو

و سُوتِهُم ت تير ي پروردگارى بديدايماندارنيس بوسكت جب تك كه تمام آپس كا ختلافات ميس آپ كو حاكم نه مان ليس به پخر جوفيط آپ ان ميس كردين بدان سے اپنے دل ميس كسى طرح كى تنگى اور ناخوش نه پائين اورفر ، نبردارى كساتھ قبول كرليس -

#### ادارہ کی دیگرمطبوعات

- العلل المتناهبة في الأحاديث الواهبة
- 2 إعلام أهل العصر بأحكام ركعتى الفجر للمحدث شمس الحق الديانوئي
- المسند للإمام أبى بعلى أحمد بن على بن المثنى الموصل ( "يخيم جلدول ش)
  - 4. المعجم للإمام أبي يعلى الموصلي
  - 5 مسند السراج، للإمام أبي العباس محمد بن اسحق السراج
  - النقالة الحسنى (المعرب) للمحدث عبد الرحلن المباركفوري"
- جلاء العينين في تخريج روايات البخارى في جزء رفع اليدين للشيخ الأستاذ يديع الدين شاء الراشدي"
  - إمام دار قطئي 9 سحاح بند اوران كيمؤ لفين
    - 10. موضوع مديث اوراس كم مراجع 11. عدالت محابد الله
    - 12. كابت مديث تاميد تابعين 13. الناسخ والمنسوخ
    - 15 محمد بن مبد الوهات
- 56/1761 .14
- 16. تاديانى كافركون؟ 17. يارىدرول · كان كايارى الماز
  - 18. مئله قربانی اور پرویز
  - 19 ۔ یاک وہند میں علائے الجدیث کی خدمات حدیث
  - 20. توضيع الكلام في وجوب القراء ة خلف الإمام
  - 21. احاديث بداية في وتحقيق حيثيت 22. آفات أظراوران كاعلان
- 23. فضاكل دجب للامام ابن بكو الخلال 24. تبيين العجب للعافظ ابن حجر المستلالي
  - 25. مولانا مرفراز صندرائي تسائف كآ كيدين
  - 26. آئيذان كوركمايا توبرامان ك 27. حوز السؤمن
  - 28. احاديث مح بخاري وسلم كولد جي واستائيس بنانے كى ناكام كوشش
  - 28. امام بخاري رابض العراضات كاهائزه 29. مسلك المحديث اورتح اكات جديده
  - 31. اساب اختلاف القنباء 32. مشاجرات صحابه تلالثم اورسك كامؤقف
    - 33. مىلك احتاف ادرمولا ناعمدالى لكعنوى 34. فلاح كى رايش

Designed & produced by: DARUSSALAM Ph: 042-7240024 - 7232400